
Cilt/Sayı: 2-4                                e-ISSN 3061-9777 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

MÜELLİF 
Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler  

(Muellif - Journal of International Social and 
Humanities ) 

Dergisi 
 
 
 
 
 
 

2025 
 
 
 
 
 
 
 

Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi  
ULUSLARARASI HAKEMLİ BİR DERGİDİR.  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

KARABÜK 
2025



ii 
 

Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi - Karabük : 2023- 

Muellif - Journal of International Social and Humanities  

 

c.: resim, tablo; 24 cm.  

Yılda iki sayı 

e-ISSN  : 3061-9777 

Elektronik ortamda yayımlanmaktadır.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Baskı: 
Elektronik Dergi olarak yayınlanmaktadır. 

Cilt: 2 • Sayı: 4 • Aralık 2025 
e-ISSN 3061-9777 
Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi Yılda İki Defa Yayımlanır. 
 
 
 

http://www.journals.istanbul.edu.tr/iutded/index


iii 
 
SAHİBİ 
Prof. Dr. Murat AĞARI  
 
BAŞ EDİTÖR 
Prof. Dr. Barış SARIKÖSE  
 
    
EDİTÖRLER- ALAN EDİTÖRLERİ 
Prof. Dr. Fatih AYDIN (Coğrafya)    
Doç. Dr. Tolga UZUN (Sanat Tarihi-Sanat)  
Dr. Öğr. Üyesi Ferdi GÖKBUĞA (Tarih)      
Doç. Dr. Mahmut POLATCAN (Eğitim Bilimleri)                        
Doç. Dr. İsmail TAŞ (Dil)  
Doç. Dr. Şerife AĞARI (Edebiyat)  
Doç. Dr. Ersin ÇELİKBAŞ (Arkeoloji) 
Prof. Dr. Sinan YILMAZ (Sosyoloji) 
 
 
Yabancı Dil Editör-İnceleme          
Prof. Dr. Abdül Serdar ÖZTÜRK (İngilizce)  
Doç. Dr. Mustafa POLAT (İngilizce ve Almanca) 
Prof. Dr. Mahmut KARAKUŞ (Almanca) 
Prof. Dr. Canan Şenöz AYATA (Almanca) 
Prof. Dr. İrfan TOSUNCUOĞLU (Rusça) 
Doç. Dr. Tavgah Ghulam SAFEED (Arapça) 
Arş. Gör. Yusuf KARATAY (Arapça)  
Dr. Öğr. Üyesi Saitbek BOTABAYEV (Farsça-Rusça) 
Dr. Öğr. Üyesi Nazıla HEİDARZADEGAN (Farsça) 
Dr. Öğr. Hüseyin Necmi ÖZTÜRK (Fransızca) 
 
 
Editör Yardımcısı 
Arş. Gör. Enes EKMEKCİ  
 
 
SORUMLU YAZI İŞLERİ MÜDÜRÜ 
Dr. Öğr. Üyesi Ferdi GÖKBUĞA  
 
 
YAZI KURULU 
Dr. Öğr. Üyesi Ferdi GÖKBUĞA 
Arş. Gör. Enes EKMEKCİ  
 
 
 
 
 
 
 



iv 
 

YAYIN KURULU 
 
Prof. Dr. Murat Ağarı (Karabük Üniversitesi) 
Prof. Dr. Barış Sarıköse (Karabük Üniversitesi) 
Prof. Dr. Seyfullah Kara (Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi) 
Prof. Dr. Şerife Akpınar (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi) 
Prof. Dr. Mustafa Hizmetli (Bartın Üniversitesi) 
Prof. Dr. Sinan Yılmaz (Karabük Üniversitesi) 
Prof. Dr. Yunus Kaplan ( Osmaniye Korkut Ata Üniversitesi) 
Prof. Dr. Zeki Tekin (Kayseri Üniversitesi) 
Prof. Dr. İlyas Gökhan (Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi) 
Prof. Dr. Orhan Doğan ( Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi) 
Prof. Dr. Abdülmecid Canatak (Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi) 
Prof. Dr. İsmail Kıvrım (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi) 
Prof. Dr. Ahmet Ali Bayhan (Ordu Üniversitesi) 
Prof. Dr. A. Şevki Duymaz (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi) 
Doç. Dr. Nevzat Keleş (Dicle Üniversitesi) 
Doç. Dr. Semiha Altıer (Çanakkale 18 Mart Üniveresitesi) 
Doç. Dr. Serhat Küçük (Sakarya Uygulamalı Bilimler Üniversitesi) 
Doç. Dr. Şerife Ağarı (Karabük Üniversitesi) 
Doç. Dr. İsmail Taş (Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi) 
Dr. Öğr. Üyesi Ferdi Gökbuğa (Karabük Üniversitesi) 
Dr. Öğr. Üyesi Zafer Topak (Karabük Üniversitesi) 
 
 
 

Bu Sayının Hakemleri  
 

Prof. Dr. Mehmet Dalkılıç - Kayseri Üni. 
Prof. Dr. Ersin Müezzinoğlu - Karabük Üni. 
Prof. Dr. Şerif Demir - Kastamunu Üni.  
Prof. Dr. Recep Karacakaya - İstanbul Medeniyet Üni. 
Doç. Dr. Nevzat Keleş - Bingöl Üni. 
Doç. Dr. Burak Kocaoğlu - Osmaniye Korkut Ata Üni. 
Doç. Dr. Şükrü Maden - Karabük Üni. 
Doç. Dr. İlhan Gök - Gümüşhane Üni. 
Dr. Öğr. Üyesi Ferdi Gökbuğa - Karabük Üni. 
Dr. Öğr. Üyesi Emrah Işık - Batman Üni. 

Dr. Öğr. Üyesi Halil İbrahim Arpa - Çankırı 
Karatekin Üni.  
Dr. Öğr. Üyesi Yusuf Ötenkaya - Zonguldak Bülent 
Ecevit Üni. 
Dr. Öğr. Üyesi Fatih Sarıkaya - Bandırma Onyedi 
Eylül Üni. 
Dr. Öğr. Üyesi Serhat Sipahi - Karabük Üni. 
Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ünal - Bartın Üni. 
Dr. Öğr. Üyesi Ömer Özdemir - Karabük Üni. 
 

 
 
 
 

Dergiye gönderilen yazı ve fotoğraflar iade edilmez. 
Bu dergide yayınlanan yazılardaki fikirler ve yasal sorumluluklar yazarlara aittir.  

 
The articles and photos that has been sent to the journal for publication may not be returned even if they are 

not published. 
The responsibility of all the ideas and legal responsibilities in the articles published in this journal belogns to 

their authors. 
 



v 
 

Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi Hakem Kurulu 
(Hakem Listesi İsme ve Unvana Göre Sıralanmıştır.) 

 
Prof. Dr. A. Azmi Bilgin                                                             
Prof. Dr. Abdildacan Akmataliyev 
Prof. Dr. Abdullah Uçman 
Prof. Dr. Abdülkadir Emeksiz 
Prof. Dr. Abdülmecid Canatak 
Prof. Dr. Abdüsselam Uluçam 
Prof. Dr. Abid Nazar Mahdum  
Prof. Dr. Ahmet Ali Bayhan 
Prof. Dr. Ahmet Çaycı 
Prof. Dr. Ahmet Efiloğlu 
Prof. Dr. Ahmet Sait Candan 
Prof. Dr. Ahmet Turan Arslan 
Prof. Dr. Ali Baş 
Prof. Dr. Ali Çağatay Kılınç 
Prof. Dr. Ali Özçağlar 
Prof. Dr. Ali Şükrü Çoruk 
Prof. Dr. Almaz Ulvi 
Prof. Dr. Alsu Kamalieva 
Prof. Dr. Asuman Baldıran 
Prof. Dr. A. Şevki Duymaz 
Prof. Dr. Barış Sarıköse 
Prof. Dr. Bayram Durbilmez 
Prof. Dr. Bilal Gökkır 
Prof. Dr. Cengiz Gökşen  
Prof. Dr. Ceval Kaya 
Prof. Dr. Cevat Başaran 
Prof. Dr. Duran Aydınözü  
Prof. Dr. Elfine Sibgatullina  
Prof. Dr. Enis Şahin 
Prof. Dr. Ergün Recepoğlu 
Prof. Dr. Erhan Öztepe 
Prof. Dr. Erol Öztürk 
Prof. Dr. Fatih Aydın 
Prof. Dr. Fatma Açık  
Prof. Dr. Fikret Turan 
Prof. Dr. Filiz Meşeci Giorgetti 
Prof. Dr. İ. Gülsel Sev  
Prof. Dr. Gürer Gülsevin 
Prof. Dr. Güzin Kantürk Yiğit 
Prof. Dr. H.C. İbrahim Atalay 
Prof. Dr. Halit Çal 
Prof. Dr. Handan İnci 
Prof. Dr. Hanifi Vural  
Prof. Dr. Hikmet Koraş 
Prof. Dr. İbrahim Hakkul 
Prof. Dr. İldar Yunusov 
Prof. Dr. İlyas Gökhan 
Prof. Dr. İsmail Çalışkan 
Prof. Dr. İsmail Güleç  
Prof. Dr. İsmail Kıvrım 
Prof. Dr. İsmail Parlatır 
Prof. Dr. Kasımcan Sadikov  
Prof. Dr. Kâzım Yetiş 

Prof. Dr. Kemal Yavuz 
Prof. Dr. Kürşat Yıldırım 
Prof. Dr. Laylo Raupova 
Prof. Dr. M. Ertekin Doksanaltı 
Prof. Dr. Mehmet Karayaman 
Prof. Dr. Mehmet Münir Dedeoğlu 
Prof. Dr. Mehmet Tekin 
Prof. Dr. Mehmet Tekocak 
Prof. Dr. Mehmet Turgut Berbercan 
Prof. Dr. Metin Özarslan  
Prof. Dr. Muhammet Nur Doğan  
Prof. Dr. Muhammet Yelten 
Prof. Dr. Muharrem Dayanç  
Prof. Dr. Muna Yüceol Özezen 
Prof. Dr. Murat Ağarı 
Prof. Dr. Murat Elmalı 
Prof. Dr. Musa Duman 
Prof. Dr. Musa Kadıoğlu 
Prof. Dr. Mustafa Ertürk 
Prof. Dr. Mustafa Hizmetli 
Prof. Dr. Mustafa Murat Öntuğ 
Prof. Dr. Mustafa Özkan 
Prof. Dr. Mustafa Sağdıç 
Prof. Dr. Mücahit Coşkun 
Prof. Dr. Nadir İlhan 
Prof. Dr. Necmettin Gökkır 
Prof. Dr. Nevzat Özkan 
Prof. Dr. Nilay Çorağan 
Prof. Dr. Nurgün Koç 
Prof. Dr. Nurşen Özkul Fındık 
Prof. Dr. Orhan Doğan 
Prof. Dr. Orhan Yavuz 
Prof. Dr. Osman Çepni 
Prof. Dr. Ömer Kara 
Prof. Dr. Önal Kaya  
Prof. Dr. Özkul Çobanoğlu 
Prof. Dr. Ramazan Altınay 
Prof. Dr. Recep Karacakaya 
Prof. Dr. Remzi Duran 
Prof. Dr. Ruhi Ersoy 
Prof. Dr. Selahattin Tolkun  
Prof. Dr. Sema Doğan 
Prof. Dr. Sema Özher Koç 
Prof. Dr. Seyfullah Kara 
Prof. Dr. Shuhrat Sirojiddinov  
Prof. Dr. Sinan Yılmaz 
Prof. Dr. Şerif Ali Bozkaplan 
Prof. Dr. Şerife Akpınar 
Prof. Dr. Şuayip Karakaş  
Prof. Dr. Tanju Oral Seyhan 
Prof. Dr. Turhan Çetin  
Prof. Dr. Uğur Gürsu 
Prof. Dr. Ülkü Eser Ünaldı 



vi 
 
Prof. Dr. Ünal Özdemir 
Prof. Dr. Vahit Türk  
Prof. Dr. Vedat Keleş 
Prof. Dr. Yakup Karasoy 
Prof. Dr. Yakup Poyraz 
Prof. Dr. Yılmaz Kurt 
Prof. Dr. Yunus Kaplan 
Prof. Dr. Zeki Taştan 
Prof. Dr. Zeki Tekin 
Prof. Dr. Zeynep Yasa Yaman 
Prof. Dr. Zuhal Kültüral 
Doç. Dr. Abdullah Murad Tilavov 
Doç. Dr. Ashfak Ahmad Khan 
Doç. Dr. Aynura Kadırmanbetova  
Doç. Dr. Ayşe Budak 
Doç. Dr. Başak Burcu Tekin 
Doç. Dr. Ebrahim Khodayar 
Doç. Dr. Emre Er 
Doç. Dr. Erdoğan Arslan 
Doç. Dr. Ersin Çelikbaş 
Doç. Dr. Ertuğ Can  
Doç. Dr. Ertuğ Ergürer 
Doç. Dr. Farida Karimova 
Doç. Dr. Fatma Bağdatlı Çam 
Doç. Dr. Fatma Betül Kurnaz Adıbatmaz 
Doç. Dr. Günder Varinlioğlu 
Doç. Dr. Hakan Türkkan 
Doç. Dr. Halim Güner 
Doç. Dr. Haluk Sağlamtimur 
Doç. Dr. İsmail Taş 
Doç. Dr. Kadir Şahin 
Doç. Dr. Mahmut Polatcan 
Doç. Dr. Marufcan Yuldaşev  
Doç. Dr. Meerim Kolbayeva  
Doç. Dr. Mehmet Gedizli 
Doç. Dr. Mevlüt Eliüşük 
Doç. Dr. Muhammed Alim Labib  
Doç. Dr. Muhammed Oral 
Doç. Dr. Muhammet Abay 
Doç. Dr. Murat Çınar 
Doç. Dr. Murat Sultan Özkan 
Doç. Dr. Mustafa Altun 
Doç. Dr. Müge Akbağ 
Doç. Dr. Nedim Özdemir 
Doç. Dr. Nevzat Keleş 
Doç. Dr. Nurzina Iysayeva  
Doç. Dr. Osman Cüme 
Doç. Dr. Ömer Yağmur 
Doç. Dr. Ömür Dünya Çakmaklı 
Doç. Dr. Öznur Yazıcı 
Doç. Dr. Ramazan Cansoy 
Doç. Dr. Saidbek Boltabayev 
Doç. Dr. Semiha Altıer 
Doç. Dr. Selçuk Atay 
Doç. Dr. Selma Turhan Sarıköse 
Doç. Dr. Serhat Küçük 

Doç. Dr. Serkan Koşar 
Doç. Dr. Sevda Coskun 
Doç. Dr. Sherzodkhon Mahmudov 
Doç. Dr. Sirderyahan Utanova 
Doç. Dr. Solmaz Bunulday 
Doç. Dr. Şahin Yıldırım 
Doç. Dr. Şerife Ağarı  
Doç. Dr. Tahir Bilirli 
Doç. Dr. Toralı Kıdır 
Doç. Dr. Tuna Akçay 
Doç. Dr. Türker Kurt 
Dr. Öğr. Üyesi Abdullah Yakşi 
Dr. Öğr. Üyesi Abidin Karasu  
Dr. Öğr. Üyesi Aslı Zengin 
Dr. Öğr. Üyesi Cemil İrdem 
Dr. Öğr. Üyesi Cüneyt Öz 
Dr. Öğr. Üyesi Didem Akyıldız Ay 
Dr. Öğr. Üyesi Emel Terzioğlu Barış 
Dr. Öğr. Üyesi Fahri Dağı 
Dr. Öğr. Üyesi Ferdi Gökbuğa 
Dr. Öğr. Üyesi Gülden Özkalalı Ekmen 
Dr. Öğr. Üyesi Gülenaz Selçuk  
Dr. Öğr. Üyesi Hasan Eşici 
Dr. Öğr. Üyesi İsmail Yücedağ 
Dr. Öğr. Üyesi Kadir Yılmaz 
Dr. Öğr. Üyesi Kasım Oyarçin 
Dr. Öğr. Üyesi Muhammet Görür 
Dr. Öğr. Üyesi Mustafa Uluçay 
Dr. Öğr. Üyesi Ömür Çoban 
Dr. Öğr. Üyesi Özcan Tabaklar 
Dr. Öğr. Üyesi Özkan Öztürk 
Dr. Öğr. Üyesi Ramazan Şamil Tatık 
Dr. Öğr. Üyesi Sami Ağaoğlu 
Dr. Öğr. Üyesi Selçuk Turan 
Dr. Öğr. Üyesi Selim Gök 
Dr. Öğr. Üyesi Sohaib K.M. Abujayyab 
Dr. Öğr. Üyesi Volkan Yıldız 
Dr. Öğr. Üyesi Yalçın Karaca 
Dr. Öğr. Üyesi Yaşar Serkal Yıldırım 
Dr. Öğr. Üyesi Zafer Topak 
Dr. Öğr. Üyesi Zeynep Kurnaz 



vii 
 

EDİTÖRDEN; 
 

Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi Aralık 2025’te dördüncü sayısı ile yayın hayatına 
devam etmektedir. Dergimiz hakemli ve uluslararası indeksli bir dergi olarak Haziran ve Aralık aylarında olmak 
üzere yılda iki defa yayımlanmaktadır. Dergide daha önce herhangi bir yerde yayınlanmamış sosyal ve beşeri 
bilimler alanındaki özgün makalelere yer verilmektedir. 

Aralık 2025’te derginin sayısında Muhittin Kapanşahin - Mohamed Shaaban Abdelhamid’in 
“Selçuklulardan Memlükler’e Geçiş Sürecinde Anadolu Kökenli Bir Askerî-Elit Aile: Hatîroğulları”; Hakan 
Türkkan - Recep Arslan’ın “Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar (İtalyan Çocuklar 
Örneği)”; Tahir Bilirli’nin “Tanzimat Döneminde Taşrada Aile Politikaları: İmar Meclisi Raporlarına Göre 
Rumeli’de Evlilik ve Nikah (1845-1846)”; Murat Çınar’ın “Mers-el-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik 
Analizi”; Asım Aydın - Mustafa Canlı’nın “Between Family And Duty: Shakespeare’s Henry IV, Part 1, As A 
Reflection Of The Medieval English Dynasty Disputes”; Selma Turhan Sarıköse - Barış Sarıköse’nin “Osmanlı 
Hapishanelerinde Çiçek ve Frengi Hastalıklarına Karşı Alınan Önlemler”; Umut Depe’nin “İttihatçı-İtilafçı 
Kutuplaşmasına Karşı Bir Uzlaşı Denemesi: “Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka Münasebetleriyle Şanlı 
Türkler, Kahraman Osmanlılar” ve William G. Millward’un “Al-Yaqubi’s Sources and the Question of Shi’a 
Partiality” adlı makalesinin Murat Ağarı tarafından yapılan “Ya’kûbî’nin Kaynakları ve Şiî Tarafgirliği Sorunu” 
başlıklı çevirisine yer verilmiştir. 

Gelecek sayılarda sosyal ve beşeri bilimler alanında özgün makaleler yayınlanmaya devam edecektir. 
Yazarlarımıza ve emeği geçen hakemlere teşekkür ederiz. 

 

 

 

   

                                                              
Editör 

Prof. Dr. Barış Sarıköse 
                                                                                                    Aralık 2025  

Karabük 
 
 



viii 
 

MÜELLİF ULUSLARARASI SOSYAL VE BEŞERİ BİLİMLER DERGİSİ 
Cilt / Sayı: 2-4 

 
İÇİNDEKİLER 

 
  
Muhittin KAPANŞAHİN - Mohamed Shaaban ABDELHAMİD: Selçuklulardan Memlükler’e Geçiş 

Sürecinde Anadolu Kökenli Bir Askerî-Elit Aile: Hatîroğulları  

 

Hakan TÜRKKAN - Recep ARSLAN: Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar 

(İtalyan Çocuklar Örneği) 

 

Tahir BİLİRLİ: Tanzimat Döneminde Taşrada Aile Politikaları: İmar Meclisi Raporlarına Göre Rumeli’de 

Evlilik ve Nikah (1845-1846) 

 

Murat ÇINAR: Mers-el-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi 

 

Asım AYDIN - Mustafa CANLI: Between Family And Duty: Shakespeare’s Henry IV, Part 1, As A Reflection 

Of The Medieval English Dynasty Disputes 

 

Selma TURHAN SARIKÖSE - Barış SARIKÖSE: Osmanlı Hapishanelerinde Çiçek ve Frengi Hastalıklarına 

Karşı Alınan Önlemler 

 
Umut DEPE: İttihatçı-İtilafçı Kutuplaşmasına Karşı Bir Uzlaşı Denemesi: “Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan 

Fırka Münasebetleriyle Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar” 

 

William G. MİLWARD: “Ya’kûbî’nin Kaynakları ve Şiî Tarafgirliği Sorunu”, (Çeviren: M. AĞARI) 
  
 



 
SELÇUKLULARDAN MEMLÜKLER’E GEÇİŞ SÜRECİNDE ANADOLU KÖKENLİ 

BİR ASKERÎ-ELİT AİLE: HATÎROĞULLARI∗ 
A MILITARY-ELITE FAMILY OF ANATOLIAN ORIGIN DURING THE 

TRANSITION FROM THE SELJUKS TO THE MAMLUKS: THE HATIROĞULLARI 

 

Muhittin KAPANŞAHİN∗∗ - Mohamed Shaaban ABDELHAMID∗∗∗ 

 

Öz 

Hatîroğulları ailesi, XIII. yüzyılın ikinci yarısında Anadolu’daki siyasal çözülme ve artan İlhanlı 
baskısı sonucunda ortaya çıkan toplumsal ve askerî hareketliliğin dikkate değer örneklerinden 
biridir. Şerafeddin b. el-Hatîr’in ortadan kaldırılmasıyla hızlanan siyasî tasfiye süreci, ailenin bazı 
mensuplarını Suriye ve Mısır’daki Memlük Sultanlığına yöneltmiş; bu durum Anadolu merkezli 
bir emîr ailesinin bölgesel güç dengeleri içinde yeniden konumlanmasına zemin hazırlamıştır. 

Memlük hizmetine giren aile üyeleri, Anadolu’da edindikleri askerî ve idarî tecrübeyi 
farklı görev alanlarında değerlendirme imkânı bulmuş ve özellikle sınır bölgelerindeki 
görevleriyle yeni siyasî düzene uyum sağlamışlardır. Bu süreç, doğrudan bir idarî gelenek 
aktarımından ziyade, Anadolu kökenli kadroların Memlük yapısı içine esnek bir biçimde entegre 
edilmesi şeklinde gerçekleşmiştir. Aile bireylerinin biyografileri, dönemin çok katmanlı sadakat 
ilişkileri ve değişken ittifak yapıları içinde bu uyum mekanizmalarının pratik işleyişine dair 
önemli ipuçları sunmaktadır. 

Bununla birlikte, Hatîroğulları ailesinin Elbistan Savaşı sonrasındaki konumu, Memlük 
Devleti içindeki faaliyetleri ve bu faaliyetlerin Doğu Akdeniz’in siyasî dengelerine yansıması 
hakkında kapsamlı bir araştırma henüz mevcut değildir. Bu çalışma, ailenin Anadolu’daki siyasî 
kimliğinden Memlük hâkimiyeti altındaki yeniden konumlanışına uzanan tarihsel süreci çok 
boyutlu bir yaklaşımla inceleyerek XIII. ve XIV. yüzyıllarda bölgesel güç ilişkilerindeki yerini 
bilimsel bir çerçevede ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Hatîroğulları, Selçuklular, Memlükler, Mısır, Anadolu. 

 

Abstract 

The Hatīroğulları family represents a notable example of the social and military mobility that 
emerged in Anatolia during the second half of the thirteenth century amid political fragmentation 
and increasing Ilkhanid pressure. The political purge accelerated by the elimination of Şerafeddin 
b. al-Ḥatīr prompted several family members to move toward the Mamluk Sultanate in Syria and 
Egypt, enabling the regional repositioning of an Anatolian-based amirial household within 
shifting power structures. 

Family members who entered Mamluk service were able to apply the military and 
administrative experience they had acquired in Anatolia across various areas of responsibility, 
particularly in frontier assignments where they adapted to the new political order. This process 
did not constitute a direct transfer of Seljuk administrative tradition; rather, it reflected the flexible 
integration of Anatolian-origin cadres into the Mamluk administrative and military framework. 

 
Bu makale 20.10.2025 tarihinde dergimize gönderilmiş; 25.10.2025 tarihinde hakemlere gönderilme işlemi gerçekleştirilmiş; 
10.11.2025 tarihinde hakem raporlarının değerlendirilmesi sonucu yayın listesine dâhil edilmiştir. 
∗ Bu çalışma Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde Prof. Dr. Muhittin KAPANŞAHİN danışmanlığında hazırlanan 
“Memlük Devleti’ne Anadolu’dan Gelenler ve Etkileri (648-923 /1250-1517)” isimli doktora tezinden üretilmiştir. 
Makaleye atıf şekli; Muhittin Kapanşahin - Mohamed Shaaban Abdelhamid, “Selçuklulardan Memlükler’e Geçiş Sürecinde Anadolu 
Kökenli Bir Askerî-Elit Aile: Hatîroğulları”, Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi, S. 4, (Aralık 2025), s. 1-15.   
∗∗ Prof. Dr., Karabük Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü Öğretim Üyesi, E-mail: 
muhittinkapansahin@karabuk.edu.tr, Orcid: 0000-0001-9582-1685. 
∗∗∗ Öğr. Gör. Dr., Kayseri Üniversitesi, Develi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri, Kayseri, E-mail: 
mshaabanahmed@kayseri.edu.tr, Orcid: 0000-0002-3889-7226. 

mailto:muhittinkapansahin@karabuk.edu.tr
mailto:mshaabanahmed@kayseri.edu.tr


    Muhittin Kapanşahin - Mohamed Shaaban Abdelhamid /Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi  
S. 4 //e-ISSN 3061-9777 

 

2 

Their individual biographies offer significant insights into how mechanisms of adaptation 
functioned within the multilayered loyalties and shifting alliances of the period. 

Despite this, no comprehensive study exists on the family’s position after the Battle of 
Elbistan, their activities within the Mamluk state, or the impact of these activities on the political 
dynamics of the Eastern Mediterranean. This study seeks to examine, through a multidimensional 
approach, the family’s trajectory from its political identity in Anatolia to its repositioning under 
Mamluk rule, thereby situating its role within the regional power relations of the thirteenth and 
fourteenth centuries. 

Key Words: Hatiroglu, Seljuks, Mamluks, Egypt, Anatolia. 

 

Giriş 

XIII. yüzyılın ortalarından itibaren Anadolu coğrafyası, Moğol istilasının yol açtığı siyasî 
sarsıntılarla derin bir dönüşüm sürecine girmiştir. Bu dönemde Selçuklu Devleti’nin idarî 
yapısında etkin görevler üstlenen ailelerden biri de Hatîroğulları (İbnü’l-Hatîr ailesi) olmuştur. 
Bu aile, Anadolu Selçuklu yönetiminde önemli askerî ve bürokratik mevkilere ulaşmış; özellikle 
Beylerbeyi Şerafeddin Hatîroğlu döneminde Moğol tahakkümüne karşı yürütülen direnişin 
başlıca aktörlerinden biri hâline gelmiştir. Onların faaliyetleri, yalnızca bir hanedanın mücadelesi 
değil, aynı zamanda XIII. yüzyıl Anadolu’sunda bağımsızlık arayışının kurumsal bir ifadesi 
olarak değerlendirilmektedir1. 

Selçuklu devlet düzeninin çözülmesiyle birlikte Hatîroğlu ailesinin bir kısmı siyasî tasfiye 
sürecine maruz kalmış; Elbistan Savaşı (1276) sonrasında Şerafeddin’in öldürülmesi üzerine 
ailenin bazı kolları Mısır ve Suriye’deki Memlük Sultanlığı’na sığınmıştır. Bu göç, yalnızca bir 
iltica hareketi değil, aynı zamanda Anadolu’daki askerî-bürokratik tecrübenin Mısır ve Şam’a 
aktarılmasının da başlangıcı olmuştur. Ancak bu ikinci safha -ailenin Memlük dünyasındaki 
faaliyeti- bugüne dek tarih yazımında yeterince ele alınmamıştır. 

Oysa İbnü’l-Hatîr ailesinin Mısır ve Suriye’deki varlığı, XIII. ve XIV. yüzyıllarda Doğu 
Akdeniz’in siyasî dengelerini etkileyecek ölçüde önemlidir. Memlük idarî yapısına dâhil olan bu 
aile mensupları, hem askerî komutanlık hem de idarî görevlerde yer alarak, Anadolu kökenli 
unsurların Mısır merkezli yeni düzene entegrasyonunda köprü işlevi görmüşlerdir. Böylece, 
Moğol istilasının ardından şekillenen Anadolu–Memlük etkileşim ağının önemli taşıyıcılarından 
biri olmuşlardır2. 

Bununla birlikte, Elbistan Savaşı sonrasındaki dönemde bu ailenin serüveni ve Memlük 
Devleti içerisindeki rolleri üzerine kapsamlı bir araştırma henüz yapılmamıştır. Bu çalışma, 
Hatîroğulları ailesinin Anadolu’daki siyasî kimliğinden Memlük dünyasındaki yeniden 
konumlanışına kadar uzanan tarihsel süreci çok boyutlu bir yaklaşımla ele alarak XIII. ve XIV. 
yüzyıllarda Orta Doğu’daki güç dengelerinin oluşumundaki tarihî rollerini bilimsel bir çerçevede 
ortaya koymayı amaçlamaktadır.  

Moğol Hâkimiyeti ve Hatîroğulları Direnişi 

1243 Kösedağ Savaşı, Anadolu Selçuklu Devleti için siyasi egemenliğin fiilen sona erdiği bir 
dönüm noktası olmuştur. Bu yenilgiyle birlikte Anadolu, Moğol İlhanlı hâkimiyetine girmiş; 
Selçuklu sultanları görünürde tahtta bırakılmışsa da, gerçek yönetim Moğol valileri ve onların 
tayin ettiği yerli işbirlikçiler aracılığıyla yürütülmüştür. Artan vergiler, zorunlu iaşe 
yükümlülükleri, keyfî idarî uygulamalar ve merkezî otoritenin zayıflığı, özellikle Türkmen ve 
yerel emîrler arasında huzursuzluğu derinleştirmiştir. Bu karmaşık ortamda Anadolu’nun köklü 
ailelerinden biri olan Hatîroğulları (İbnü’l-Hatîr ailesi) öne çıkmıştır. Zencan kökenli bu aile, 

 
1 Melek Göksu, Şerefeddin Hatîroğlu ve Moğollara Karşı İsyanı, (Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi), 
Konya, 2000. 
2 Mohamed Shaaban Abdelhamid, Memlük Devleti’ne Anadolu’dan Gelenler ve Etkileri (648-923 /1250-1517), (Erciyes Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi), Kayseri, 2025. 



 Selçuklulardan Memlükler’e Geçiş Sürecinde Anadolu Kökenli Bir Askerî-Elit Aile: Hatîroğulları  
 

3 

Moğol istilasından sonra Anadolu’ya yerleşmiş, Selçuklu idarî teşkilatına dâhil olmuş ve kısa 
sürede devletin en güçlü hanedan dışı unsurlarından biri hâline gelmiştir. Ailenin en meşhur 
mensubu olan Beylerbeyi Şerafeddin Mesud Hatîroğlu, XIII. yüzyıl Anadolu’sunda Moğol 
tahakkümüne karşı en geniş çaplı direnişi başlatmıştır3. 

Hatîroğlu Şerafeddin’in soyu, Zencanlı Hatîrüddin Zekeriyya’ya dayandırılır. Babası ve 
kardeşleri Selçuklu idaresinde yüksek memuriyetlerde bulunmuş, bu durum ailenin devlet 
içindeki nüfuzunu pekiştirmiştir. Şerafeddin, IV. Kılıç Arslan döneminde hızla yükselmiş, 1260’lı 
yıllarda Beylerbeyi (Emîrü’l-ümerâ) unvanını alarak ordunun başkomutanlığına denk bir mevkie 
ulaşmıştır4. Ailenin Anadolu’ya geliş tarihi kesin olarak bilinmemekle birlikte, büyük ihtimalle 
Moğol istilasından hemen sonraki döneme rastlar. Bu nedenle Hatîroğulları hem yeni düzenin 
parçası olmuş hem de zamanla bu düzene muhalefet eden bir direniş odağına dönüşmüştür. 

1256’dan itibaren Muineddin Süleyman Pervane’nin artan siyasî etkisi, Selçuklu devlet 
teşkilatında belirgin bir kadro dönüşümünü beraberinde getirmiştir. Pervane, güven duyduğu 
şahısları kilit mevkilere yerleştirirken Şerafeddin Hatîroğlu’nu da beylerbeyi olarak 
görevlendirmiş ve böylece iki isim arasında başlangıçta güçlü bir idarî ittifak ortaya çıkmıştır. 
Pervane’nin Niğde ve çevresini Hatîroğlu’na ikta olarak tahsis etmesi, onun bölgedeki Türkmen 
unsurlar üzerinde doğrudan nüfuz kurmasına imkân tanımıştır. Ancak dönemin sonuna doğru IV. 
Kılıç Arslan’ın zehirlenerek ölümü, aralarındaki iş birliğini derinden zedeleyen ilk kırılma noktası 
olmuştur. Kaynaklar bu suikastın sorumluluğu konusunda farklı rivayetler aktarır; bazıları 
Hatîroğlu ile kardeşi Ziyaeddin’i suç ortaklığıyla ilişkilendirirken, diğerleri olayın tamamen 
Pervane tarafından planlandığını ileri sürmektedir5. 

1260’lı yılların ortalarından itibaren Moğol valilerinin keyfî yönetim anlayışı Anadolu’da 
derinleşen bir sosyo-ekonomik çöküşü tetikledi. Artan vergi yükleri, hukuk düzeninin zayıflaması 
ve baskıcı idare anlayışı, özellikle Türkmen kitleleri ve yerel güç odakları arasında tepkinin 
örgütlü bir direnişe dönüşmesine zemin hazırladı. Bu ortamda Şerafeddin Hatîroğlu, sahip olduğu 
askerî kapasite ve toplumsal taban sayesinde söz konusu hoşnutsuzluğu siyasi bir harekete 
dönüştürebilen önde gelen aktörlerden biri olarak öne çıktı. Hatîroğlu’na göre Anadolu’da Moğol 
tahakkümünden kurtuluş, yalnızca Memlük desteğiyle mümkün olabilirdi. 1260 Aynicâlût zaferi 
sonrasında İslam dünyasında sembolik bir otorite kazanan Sultan Baybars, Anadolu’daki geniş 
halk kesimleri tarafından “İslam’ın hamisi” ve Moğol yayılmasına karşı en güvenilir güç olarak 
görülmekteydi6. Hatîroğlu’nun Baybars’a gönderdiği mektuplarda onu “doğunun ve batının 
sultanı, iki kıblenin yöneticisi, dünyanın ve dinin direği. …Saltanatımızın alayı İslam padişahı…” 
olarak yüceltmesi, bu inancın açık göstergesidir7. Ancak Pervane, iktidar konumunu güvence 
altına almak için Moğol idaresiyle olan ilişkilerini sürdürmeyi tercih edince, iki eski müttefik 
arasındaki siyasal ayrışma kaçınılmaz biçimde derinleşmiştir8. 

1274 yılında Pervane ile Şerafeddin Hatîroğlu’nun ortak girişimiyle Sultan Baybars’a 
Anadolu’ya gelmesi yönünde davet gönderilmiş olsa da, Pervane, İlhanlı Hükümdarı Abaka 
Han’ın baskısı karşısında geri adım atmış ve süreci bilinçli olarak geciktirmeye çalışmıştır. 1276 
yılına gelindiğinde ise Pervane, Selçuklu Melikesi Selçuk Hatun’u İlhanlı Emîri Argun ile 
evlendirmek üzere Tebriz’e gitmiş, Müslüman bir hükümdar ailesine mensup bir prensesin Budist 
bir şehzade ile izdivaca zorlanması Anadolu’da derin bir rahatsızlık uyandırmıştır. Toplumda hem 
dinî hem de siyasî duyarlılıkları harekete geçiren bu olay, Hatîroğlu’nun isyan yönündeki 
kararlılığını pekiştiren kritik bir dönüm noktası olmuştur9. Aynı dönemde Sultan Baybars’ın 
Anadolu’ya ilerlediğine dair gerçeğe dayanmayan bir haber kasıtlı olarak dolaşıma sokulmuş, 
Şerafeddin Hatîroğlu da bu bilgiyi doğru kabul ederek Kayseri’deki Moğol garnizonuna saldırı 
düzenlemek suretiyle isyanı fiilen başlatmıştır. Ancak daha sonra ortaya çıktığı üzere bu söylenti, 

 
3 Aksarayî, Müsâmeretü’l-Ahbâr, (çev. Öztürk Mürsel), TTK, Ankara, 2000, s. 74. 
4 İbn Bîbî, el-Evamirü’l-Ala’iyye Fi’l-Umuri’l- Ala’iyye (Selçuk Name), (çev. Öztürk Mürsel), Kültür Bakanlığı Yay., Ankara, 1996, 
s. 2/75. 
5 Ahmed Eflakî, Menâkıbü’l-Arifin , (çev. Yazıcı Tahsin), Hürriyet Yay., İstanbul, 1973, s. 1/45. 
6 Kâzım Yaşar Kopraman, “Baybars I”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.5, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul, s. 5/221-223. 
7 Aksarayî, Müsâmeretü’l-Ahbâr, s. 81. 
8 Mehmet Emin Şen-Galip Bingöl, “Anadolu’da Moğol Tahakkümüne Karşı Aykırı Bir Ses: Beylerbeyi Hatîroğlu Şerafeddin”, 
Ortaçağ Araştırmaları Dergisi, C. V, S. II, (2022), s. 385. 
9 Nejat Kaymaz, Pervane Muinu’d-din Süleyman, DTCF, Ankara, 1970, s. 146. 



    Muhittin Kapanşahin - Mohamed Shaaban Abdelhamid /Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi  
S. 4 //e-ISSN 3061-9777 

 

4 

Pervane’nin yönlendirmesiyle Taceddin Giv ve Sinaneddin tarafından bilinçli olarak yayılmış bir 
siyasî tuzaktan ibaretti. Baybars’tan beklenen askerî desteğin gelmemesi üzerine Hatîroğlu 
hareketi kısa sürede dış desteğinden yoksun kalmış ve yalnızlığa sürüklenmiştir10. 

İsyanın ilk safhasında Kayseri halkı ile çevredeki Türkmen unsurlar Şerafeddin 
Hatîroğlu’nun etrafında toplanmış, şehirde konuşlu Moğol kuvvetleri geri çekilmek zorunda 
bırakılmıştır. Karamanoğulları başta olmak üzere bazı Türkmen beylerinin de desteğiyle hareket 
kısa sürede bölgesel bir direniş niteliği kazanmıştır. Ancak Pervane’nin Tebriz’den dönüşünün 
ardından İlhanlı ordusunun Anadolu’ya sevk edilmesi güç dengelerini tersine çevirmiştir. Sultan 
Baybars’tan beklenen askerî yardımın gerçekleşmemesi üzerine Hatîroğlu stratejik bir geri 
çekilmeye yönelmiş, Niğde–Ulukışla hattındaki kalelere sığınmayı planlamışsa da, yakın 
çevresinden bir müttefikin ihaneti sonucu yakalanarak Pervane’ye teslim edilmiştir.11 Ekim 
1276’da Abaka Han’ın emri üzerine idam edilen Şerafeddin Hatîroğlu’nun kardeşi Ziyaeddin ise 
Anadolu’da tutunamayarak Şam’da bulunan Sultan Baybars’ın himayesine sığınmıştır12. Bu 
gelişmeyle birlikte Hatîroğulları ailesi Anadolu’daki siyasî varlığını tamamen yitirmiş görünse 
de, pek dile getirilmeyen önemli bir gerçek vardır: Ailenin Memlük Devleti’ne sığınan kolu, 
ilerleyen yıllarda hem askerî hem de siyasî açıdan dikkate değer bir etkinlik kazanmış ve bölgesel 
güç dengelerinde rol oynamaya devam etmiştir. 

Hatîroğlu ailesinin tarihsel konumu, tek boyutlu bir isyan hareketiyle 
sınırlandırılamayacak ölçüde çok yönlü bir önem taşımaktadır. Siyasal açıdan aile, Anadolu 
Selçuklu yönetiminde yüksek devlet görevlerine yükselmiş ve Moğol hâkimiyetine karşı merkezi 
düzeyde ilk ciddi direnişi örgütleyen aktör olarak öne çıkmıştır. Toplumsal düzlemde ise 
Şerafeddin Hatîroğlu’nun öncülük ettiği hareket, Anadolu’daki Türkmen unsurların dağınık 
tepkilerini ortak bir hedef doğrultusunda bir araya getirerek ilk kez “örgütlü siyasal direnç” 
niteliği kazanmış; bireysel yahut aşiretsel çıkarların ötesinde “vatan müdafaası” ve “siyasal 
bağımsızlık” söylemleriyle toplumsal bir taban oluşturmuştur13. Tarihsel miras bakımından 
değerlendirildiğinde Hatîroğlu isyanı, sonuç itibarıyla başarısızlıkla bastırılmış olsa da 
Anadolu’daki Moğol egemenliğine karşı geliştirilen ilk kapsamlı ve organize direniş hareketi 
olarak dikkat çeker. Bu yönüyle, yalnızca kendi döneminin siyasal şartlarını etkilemekle 
kalmamış, aynı zamanda ilerleyen yıllarda görülen Türkmen merkezli başkaldırılara düşünsel ve 
stratejik bir zemin de hazırlamıştır. 

Şerafeddin b. el-Hatîr’in ortadan kaldırılması ve kardeşiyle ailesinin bir kısmının Mısır 
ve Bilâdü’ş-Şâm’daki Memlük topraklarına sığınmak zorunda kalmasına rağmen, bölgedeki 
siyasî dengeleri belirleyen Memlük–İlhanlı rekabeti sona ermemiştir. Nitekim 674/1275 yılında 
Fırat Nehri üzerinde yer alan stratejik Birecik Kalesi’nin kuşatılması, iki güç arasındaki 
mücadelenin devam ettiğinin açık bir göstergesi olmuştur. Bu tarihe gelinceye kadar Muînüddin 
Pervâne, İlhanlı otoritesine bağlı bir siyaset izlemeyi sürdürmüş ve onların direktiflerine sadakatle 
uymuştur. Dolayısıyla Şerafeddin Hatîroğlu’nun ortadan kaldırılması, Memlük-Moğol 
mücadelesini sonlandırmamış, aksine güç rekabetinin Anadolu ve Suriye coğrafyasında daha 
karmaşık bir hâl almasına zemin hazırlamıştır14.  

Ertesi yıl, 675/1276’da meydana gelen ünlü Elbistan Savaşı, Memlük-İlhanlı 
mücadelesinin seyrini köklü biçimde değiştiren stratejik bir dönüm noktası olmuştur. Sultan 
Baybars komutasındaki Memlük ordusu, Anadolu’ya sevk edilen İlhanlı kuvvetlerini ağır bir 
yenilgiye uğratarak büyük ölçüde imha etmiş ve ardından Kayseri’ye girerek şehri fiilen kontrol 
altına almıştır. Bu gelişme üzerine Memlük yönetimi, Anadolu’nun kendi nüfuz sahasına dâhil 
olduğunu ilan etmiş ve kendisini bölgedeki Müslüman unsurların hamisi konumunda göstermiştir. 
Elbistan’daki yenilgi, yalnızca Moğollar açısından askerî bir hezimet olmakla kalmamış; Anadolu 

 
10 Şen-Bingöl, “a.g.m.”, s. 388-89. 
11 Aksarayî, Müsâmeretü’l , s. 81, 82. 
12 Anonim, Selçuknâme, (çev. Halil İbrahim Gök, Fahrettin Coşkuner), Atıf Yay., Ankara, 2014, s. 48. 
13 Şen-Bingöl, “a.g.m.”, s. 389. 
14 İbnü’l-Furât Nâsırüddîn Muhammed b. Abdurrahîm, Târîhu’d-Düveli ve’l-Mülûk (El-Ma‘Rûf Bi-Târîh İbnü’l-Furât), 1936, s. 5/42; 
İbn Şeddâd, Târîhu’l-Meliki’z-Zâhir (Merkezü’t-Tıbâati’l-Hadîse, 1983), s. 124; Faruk Sümer, Anadolu’da Moğollar, TTK, Ankara, 
2022, s. 40-41. 



 Selçuklulardan Memlükler’e Geçiş Sürecinde Anadolu Kökenli Bir Askerî-Elit Aile: Hatîroğulları  
 

5 

Selçuklu Devleti’nin siyasî konumunu daha da zayıflatırken Memlüklerin bölgesel güç olarak 
yükselişini pekiştirmiştir15. 

Elbistan’daki ağır yenilginin ardından büyük bir prestij kaybına uğrayan İlhanlı 
Hükümdarı Abaka Han, bu mağlubiyetin intikamını almak amacıyla 50 bin kişilik büyük bir ordu 
hazırlayarak Anadolu’ya sefer düzenlemiştir. Bu sırada Sultan Baybars Şam’a geri çekildiği için 
Memlük kuvvetleri Anadolu’da aktif bir direniş sergileyememiştir. Abaka Han, Anadolu’ya 
ulaştığında Muînüddin Pervâne’nin Baybars ile gizli yazışmalar yürüttüğünü öğrenmiş, bunu 
ihanet kabul ederek onu tutuklatmış ve idam ettirmiştir. Böylece, 16 yıl boyunca Anadolu’da 
Moğollar adına siyasal güç ve nüfuz sahibi olan Pervâne dönemi sona ermiştir. Abaka Han, 
Elbistan yenilgisinin sorumluluğunu bölge halkına yükleyerek Kayseri’de geniş çaplı bir katliam 
gerçekleştirmiş, şehir yağmalanmış, aralarında çok sayıda âlim, fakih ve kadınların da bulunduğu 
binlerce kişi öldürülmüştür. Ardından Memlük hâkimiyetini desteklediği düşünülen Tokat 
halkına da ağır bir misillemede bulunmuş, şehir tahrip edilmiş ve halk cezalandırılmıştır. Bu 
süreç, Anadolu’nun Moğol idaresi altında yaşadığı en sert ve yıkıcı dönemlerden biri olarak 
kayıtlara geçmiştir16. 

Memlükler Devlet’inde Hatîroğulları’nın Yükselişi ve Devlet Yapısına Entegrasyonu 

Sultan Zâhir Baybars döneminde Memlük topraklarına sığınan isimler arasında, Pervâne 
Muînüddîn Süleyman’ın en yakın çevresinde yer alan ve onun kâtibi ile nâibi olarak görev yapan 
Ziyâeddîn b. el-Hatîr de bulunmuştur. Bu durum, Hatîroğlu ailesinin Anadolu’daki siyasî etkinliği 
sona ermiş olsa da, ailenin Memlükler nezdinde önemini koruduğunu ve özellikle Pervâne 
ailesiyle olan bağlantılarının Mısır’da da etkili olmaya devam ettiğini göstermektedir17. Dikkat 
çekici olan husus, Ziyâeddîn Mahmud b. el-Hatîr’in Memlük otoritesine sığınan üç oğlunun 
aslında kısa süre önce Sultan Zâhir Baybars’a karşı Elbistan Savaşı’nda Moğolları desteklemiş 
olmalarıdır. Bu üç kardeş, 1277 yılında gerçekleşen söz konusu savaş öncesinde Emîr Muînüddîn 
Pervâne ile işbirliği içinde hareket ederek İlhanlılar safında yer almışlardır. Ancak savaşın 
Memlük zaferiyle sonuçlanması üzerine esir düşmüşlerdir. Aynı yıl içinde Pervâne’nin 
öldürülmesi ve Sultan Baybars’ın Kayseri üzerinde yaklaşık bir ay boyunca hüküm sürmesi, bu 
üç kardeşi içinde bulundukları siyasî şartları yeniden değerlendirmeye zorlamış; nihayetinde 
Memlük Devleti’nin himayesine girerek onun otoritesini tanımak durumunda kalmışlardır. 

Dikkat çeken önemli bir ayrıntı ise şudur: Elbistan Savaşı’nda Emîr Ziyâeddîn b. el-Hatîr 
Memlük ordusu safında yer alarak savaşmış ve bu mücadelede şehit düşmüştür; buna karşılık aynı 
savaşta oğulları Moğol cephesinde İlhanlı ordusuna destek vermiş ve Memlükler tarafından esir 
alınmıştır. Bu durum, Hatîroğulları ailesinin Elbistan Savaşı sırasında yaşadığı siyasî 
parçalanmayı ve dönemin karmaşık ittifak ilişkilerini açık biçimde gözler önüne sermektedir18. 
Bu tabloyu dikkate alan Sultan Zâhir Baybars, Elbistan Savaşı’nda Moğolların safında yer 
aldıkları hâlde Emîr Ziyâeddîn’in oğullarını daha sonra affetmiştir. Hatîroğulları ailesinin 
Memlük Devleti ile kurduğu ilişkiler bakımından dikkat çeken bir başka örnek ise Ziyâeddîn’in 
kardeşi Emîr Şerefeddîn b. el-Hatîr’in (ö. 676/1277) oğullarından Emîr Şerefeddîn Ehad b. 
Şerefeddîn Mesud b. el-Hatîr’dir. Babasının idam edilmesinin ardından siyasi baskılar nedeniyle 
Memlük topraklarına sığınan Emîr Ehad, Sultan Baybars tarafından sıcak bir şekilde karşılanmış 
ve kendisine ilk etapta Emîr-i ‘Aşere rütbesi verilmiştir. Ancak Memlük hiyerarşisindeki yükselişi 
sınırlı kalmış; on üç yıl boyunca Şam’da Emîr-i Tablhâne seviyesinin üzerine çıkamamıştır. Buna 
rağmen aktif bir askerî rol üstlenen Emîr Şerefeddîn Ehad, Şam’da bulunduğu süre zarfında 
Memlüklerin Moğollar, Ermeniler ve Haçlı güçlerine karşı yürüttüğü tüm büyük seferlere iştirak 

 
15 Ebü’l-Fazl Muhyiddîn Abdullah İbn Abdüzzâhir, er-Ravdu’z-zâhir fî sîreti’l-meliki’z-Zâhir, Riyad, 1976, s. 456, 462. 
16 İbn Şeddâd, Târîhu’l-meliki’z-Zâhir, s. 183. 
17 İbn Şeddâd, Târîhu’l-meliki’z-Zâhir, s. 161-63. 
18 Ebû Bekr ed-Devâdârî ve Bedrüddîn el-‘Aynî, Ziyâeddîn b. el-Hatîr’in üç oğlunun Moğollarla birlikte Bustân Muharebesi’ne 
katıldığını ve Memlükler tarafından esir alındığını belirtirken, el-Yûnînî onların bu muharebede Sultan ez-Zâhir Baybars’ın zaferinden 
sonra ona katıldıklarını kaydeder. Yûnînî, Zeylü Mir’âti’z-Zamân (Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmî, 1992), 3/180-181. 



    Muhittin Kapanşahin - Mohamed Shaaban Abdelhamid /Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi  
S. 4 //e-ISSN 3061-9777 

 

6 

etmiş ve genç yaşta 691/1292 yılında Sultan Eşref Halil b. Kalavun’un Güney Anadolu’da Rûm 
Kalesi’ni19 fethi sırasında şehit düşmüştür20.  

Kayda değer bir şekilde, Sultan Eşref Halil b. Kalavun’un Emîr Şerefeddîn Ehad el-Hatîrî 
er-Rûmî’ye özel bir yakınlık gösterdiği anlaşılmaktadır. Sultan, onu yalnızca sıradan bir Memlük 
emîri olarak görmemiş, aynı zamanda kişisel çevresine dâhil ettiği seçkin isimlerden biri kabul 
etmiştir. Kaynakların aktardığına göre Emîr Şerefeddîn, Sultan’ın meclislerinde serbestçe 
konuşabilen nadir emîrlerden biri olup, kimi zaman diğer emîrlerle ilgili nükteli sözler söyleyerek 
Sultan’ı güldürürdü. Bu durum, onun Sultan nezdinde sahip olduğu ayrıcalıklı konuma işaret 
etmekte olup, bu samimi muamele Sultan’ın çevresindeki diğer emîrlerden hiç kimseye 
tanınmamış bir imtiyaz olarak değerlendirilmektedir21. 

Emîr Şerefeddîn Ehad b. Mesud el-Hatîrî şehit düştüğünde Şam’da bıraktığı iki oğlundan 
söz edilmektedir: Emîr Bedreddîn Mesud ve Emîr Şerefeddîn Mahmud. Bu iki isim, Hatîroğulları 
ailesinin Memlük topraklarındaki varlığını sürdüren ikinci kuşağı temsil etmişlerdir22. Bu iki 
kardeş, Miladi XIII. yüzyılın sonları ile XIV. yüzyılın ilk yarısında Memlük Devleti’nin hem Şam 
hem de Kahire merkezli askerî teşkilatında çeşitli görevler üstlenmişlerdir. Onların biyografileri 
takip edildiğinde, Anadolu kökenli bu emîr ailesinin sonraki kuşaklarının da Memlük devlet 
yapısına kademeli biçimde entegre olduğu açıkça görülmektedir. Ailenin bazı mensupları 
Memlük askerî hiyerarşisinde en üst düzey komutanlık payelerinden biri olan Emîr-i Mie 
Mukaddem-i Elf rütbesine kadar yükselirken, diğer bazı üyeleri Emîr-i Arbaîn (kırk süvari 
kumandanı-Tablhâne), Emîr-i İşrîn (yirmi süvari kumandanı) veya Emîr-i ‘Aşere (on süvari 
kumandanı) gibi daha alt seviyedeki emîrlik görevlerinde bulunmuşlardır. Bu durum, 
Hatîroğulları ailesinin Memlük askerî aristokrasisi içerisinde etkili bir konum edindiğini 
göstermektedir. 

Bu isimler arasında özellikle öne çıkan şahsiyetlerden biri, Emîr Bedreddîn Mesud b. 
Şerefeddîn Ehad b. Şerefeddîn Mesud b. el-Hatîr er-Rûmî (683-754/1284-1353)’dir. Memlük 
kaynakları onun, Mısır ve Şam merkezli Memlük Devleti’nde en üst düzey askerî ve idarî 
makamlara kadar yükseldiğini kaydeder. Kariyer seyri ve siyasî nüfuzu bakımından Bedreddîn 
Mesud, büyükbabası Anadolu Emîrü’l-Ümerâ’sı Şerefeddîn Mesud b. el-Hatîr (ö. 1277) ile 
mukayese edilebilecek ölçüde dikkat çekici bir figürdür. Şam’da çocukluk yıllarından itibaren 
babasının silah arkadaşları (hoşdaşlar) tarafından himaye edilip yetiştirilen Bedreddîn Mesud, iyi 
bir askerî eğitim aldıktan sonra 713/1313 yılında Emîr-i ‘Aşere (on süvari kumandanı) rütbesine 
ulaşmıştır. Şam Emîri ve Naibi Seyfeddin Tengiz el-Hüsâmî23, genç yaşında yeteneği ve 
karakteriyle temayüz eden Bedreddîn Mesud’u himayesine almış ve bir süre sonra ona Haciblik 
(protokol ve saray teşrifat sorumluluğu) görevini tevdi etmiştir. Bu görevlendirme, onun Memlük 
hiyerarşisindeki yükselişinin başlangıcı niteliğindedir.  Bu görev, Şam Nâibi’nin huzuruna 
kimlerin kabul edileceğine karar verme yetkisini içeren ve aynı zamanda emîrler ile askerler 
arasındaki ihtilafları çözmek gibi önemli sorumluluklar taşıyan etkili bir makam idi. Bedreddîn 
Mesud’un idarî ve askerî kabiliyeti kısa sürede dikkat çekmiş olmalıdır ki, bir süre sonra Mısır’a 
görevle gönderildiğinde Sultan Nâsır Muhammed b. Kalavun’un takdirini kazanmış ve Sultan 
tarafından kendisine “Emîr-i Tablhâne” rütbesi tevcih edilmiştir. Bu unvanın verilmesi aynı 
zamanda onun iktâlarının Mısır’a nakledildiğini göstermektedir. Ardından Bedreddîn Mesud, 
saray teşrifat düzeninde önemli bir mevki olan Büyük Hacib Seyfeddîn Elmas el-Hacib’in ikinci 
yardımcılığına atanmıştır. Ancak 733/1332 yılında Seyfeddîn Elmas’ın Sultan Nâsır 
Muhammed’e karşı bir suikast girişimine karıştığı iddiasıyla tutuklanmasının ardından, Sultan, 

 
19 el-Cezîre bölgesinde, Fırat Nehri'nin kenarında yükselen bir tepe üzerine inşa edilen Rumkale, Antep'in 50 km kuzeydoğusunda ve 
Urfa’nın 50 km batısında yer alır. Bu kale, Küçük Ermenistan'ın patrikhanesine ev sahipliği yapmış, 1292 yılında el-Eşref Halîl b. 
Kalavun tarafından fethedilmiştir. Kalenin fethi, otuz mancınıkla bir ay süren kuşatmanın ardından gerçekleşmiş ve fethedildikten 
sonra “Kal‘atu'l-Muslimîn” adıyla anılmaya başlanmıştır. H. Basri Karadeniz, “XVI. Yüzyılda Rumkale”, Belleten, S. 234, (1998), s. 
430-431. 
20 ez-Zehebî Muhammed b. Ahmed b. Osman, Târîhu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l-a‘lâm, Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, Beyrut, 2003, 
s. 52/120-121. 
21 Takıyyüddin Ahmed b. Alî el-Makrîzî, es-Sülûk li ma’rifeti düveli’l-mülûk, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1997, s. 2/226. 
22 Ebü’s-Safâ Salâhuddîn Halîl b. İzziddîn Aybeg b. Abdillâh Safedî, el-Vâfî bi’l- vefeyât, (ed. Ahmed el-Arnaût-Türkî Mustafa), Dâru 
İhyâi’t-Turâs, 2000, s. 10/13. 
23 Safedî, A‘yânu’l-asr ve a‘vânu’n-nasr, Dâru’l-Fikri’l-Mu‘âsır, 1998, s. 5/419. 



 Selçuklulardan Memlükler’e Geçiş Sürecinde Anadolu Kökenli Bir Askerî-Elit Aile: Hatîroğulları  
 

7 

Bedreddîn Mesud el-Hatîrî’nin liyakatine güvenerek onu Hacibü’l-Huccâb (Büyük Hacib) 
makamına yükseltmiştir. Bu terfi, onun Memlük saray hiyerarşisinde hızla yükseldiğinin açık bir 
göstergesidir24. Bu yükseliş, Bedreddîn b. el-Hatîr’in Emîr-i Mie Mukaddem-i Elf rütbesine 
ulaştığını ve böylece Mısır ve Şam’daki en büyük askerî iktâlardan birine sahip olduğunu 
göstermektedir. Hacibü’l-Huccâb (Büyük Hacib) unvanı ise yalnızca idarî bir görev olmayıp, 
sahibine Sultan Nâsır Muhammed b. Kalavun ile doğrudan temas kurma ve saray çevresindeki 
siyasî karar süreçlerine etki etme imkânı sağlamıştır. Zira büyük haciblik makamı, kimi 
dönemlerde boş kalan Nâibu’s-Saltana (Saltanat Naibi) görev alanıyla kısmen örtüşerek fiilî 
anlamda devlet yönetiminde ikinci konuma karşılık gelebilmekteydi. Bu nedenle Bedreddîn 
Mesud, söz konusu rütbeye yükselmesinin ardından Memlük Devleti hiyerarşisinde sultandan 
sonra gelen en nüfuzlu isimlerden biri hâline gelmiş ve bu güçlü konumunu yedi yıl boyunca 
başarıyla muhafaza etmiştir25. 

Memlük askerî teşkilatında Emîr Bedreddîn b. el-Hatîr’in üstlendiği vazifeler dikkate 
alındığında, onun uzun yıllar boyunca Emîr-i Mie Mukaddem-i Elf rütbesinde kalması ve aynı 
dönemde hem Hacibü’l-Huccâb hem de Nâibu’s-Saltana gibi son derece nüfuzlu görevleri 
yürütmesi, kendisine duyulan yüksek güvenin açık bir göstergesidir. Bu güven ortamı yalnızca 
sultanın şahsî takdirine değil, aynı zamanda Memlük aristokrasisinin ileri gelenlerinin ona 
atfettiği itibara da dayanmaktaydı. Nitekim çağdaşı ünlü tarihçi Safedî (ö. 764/1363) eserlerinde 
Bedreddîn Mesud hakkında şu ifadeleri kullanır: “Onu sultan da halk da severdi; emîrler, şeyhler 
ve hâssakîler ona saygı gösterirdi; büyük emîrler dahi onun hizmetinde yürürdü.”26 Bu 
değerlendirme, Bedreddîn’in Memlük sarayında sahip olduğu siyasî ve toplumsal saygınlığın 
derecesini göstermesi bakımından önemlidir. Aynı kanaat, dönemin önemli Memlük 
tarihçilerinden Ebû Bekir İbnü’d-Devâdârî tarafından da teyit edilir. İbnü’d-Devâdârî, Bedreddîn 
Mesud’u adaleti esas alan, mazlumları koruyan, zulmedenlere karşı tavizsiz davranan ve adalet 
ilkesini her şeyin üzerinde tutan bir devlet adamı olarak tanıtmaktadır. Bu tanımlamalar, onun 
askerî kudretinin yanı sıra ahlakî otoritesi ve hukukî hassasiyetiyle de temayüz etmiş bir lider 
olduğunu ortaya koymaktadır27. 

Emîr Bedreddîn Mesud’un kariyeri incelendiğinde, onun Şam Nâibi Seyfeddin Tengiz el-
Hüsâmî’nin desteklediği önde gelen isimlerden biri olduğu anlaşılmaktadır. Ancak Tengiz’in 
740/1340 yılında Sultan Nâsır Muhammed’e karşı darbe girişiminde bulunması ve başarısız olup 
öldürülmesi üzerine saray dengeleri değişmiş, buna rağmen Bedreddîn Mesud saray çevresinde 
güvenilir bir devlet adamı olarak görülmeye devam etmiştir. Nitekim Sultan Nâsır Muhammed, 
Tengiz’in muhalifleriyle bağlantılı olmasına rağmen Bedreddîn Mesud’a olan güvenini 
sürdürmüş ve onu Gazze Nâibliği görevine atamıştır. Bedreddîn Mesud, Sultan Nâsır 
Muhammed’in ölümünden sonra Memlük sarayında art arda yaşanan siyasi krizlere, taht 
kavgalarına ve emîrler arası çekişmelere rağmen Gazze’deki görevini korumayı başarmış; bu 
durum onun Memlük siyasetinde güçlü bir meşruiyete ve istikrarlı nüfuza sahip olduğunu 
göstermektedir. Ancak, daha sonra Kahire’ye geri çağrılarak yeniden Hacibü’l-Huccâb görevine 
atanmıştır. İbn Tağrîberdî bu durumu şöyle anlatır: “Görev süresi uzun sürmedi, çünkü emîrler 
arasında fikir ayrılığı ve sultanların tahttan indirilmesi söz konusuydu. Bu nedenle tekrar Gazze 
Naibliği’ne gönderildi, ardından bu görevden alınıp Şam’da Emîr-i mie mukaddem-i elf olarak 
atandı. Daha sonra üçüncü kez Gazze Naibi olarak atandı ve orada birkaç yıl kaldı. Sonrasında 
yine bu görevden alınıp Şam’a Emîr olarak gönderildi. Ardından Trablusşam Naibliği’ni 

 
24 Hacibü’l-Hüccâb veya Büyük Haciblik: Memlük Devleti’nde bir makam olup, bu görevi üstlenen kişi, eyaletlerde nâibü’s-sultân 
(sultanın vekili) makamına denk bir pozisyona sahipti. Sultan, bu kişiye başvurur ve ona talimat verirdi. Hacibü’l-Hüccâb, sultanın 
huzuruna kimlerin kabul edileceğine ya da kimlerin geri çekileceğine karar verme yetkisine sahipti. Aynı zamanda askerî birliklerin 
denetiminden sorumluydu ve emîrler ile askerler arasındaki anlaşmazlıklara dair davalara bakardı. Bazı durumlarda, bu 
anlaşmazlıkların çözümü için nâibü’s-sultâna başvurulurdu. Muhammed Ahmed Dehmân, Mu‘Cemu’l-Elfâzı’t-Târîhiyye Fî’l-Asri’l-
Memlükî, Dâru’l-Fikri’l-Mu‘âsır, Beyrut, 1990, s. 59. 
25 Cemaluddin İbn Tağrîberdî, en-Nücûmu’z-zâhire fî mulûki Mısr ve’l-Kâhire, el-Hey’etü’l-‘Âmme li-Kusûri’s-Sekâfe, 2007, s. 
10/292. 
26 Safedî, A‘yânu’l-asr ve a‘vânu’n-nasr, s. 9/371. 
27 Ebû Bekr b. Abdullâh b. Aybek İbnü’d-Devâdârî, Kenzu’d-durer ve câmi‘u’l-gurer, C. 8, (ed. İsa el-Bâbî el-Halebî v.d), 1982, s. 
371. 



    Muhittin Kapanşahin - Mohamed Shaaban Abdelhamid /Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi  
S. 4 //e-ISSN 3061-9777 

 

8 

üstlendi, ancak burada da görev süresi uzun sürmedi ve görevden alındı. Son olarak yine Şam’a 
döndü ve orada vefat etti.”28 

Emîr Bedreddîn Mesud’un, özellikle Sultan Kâmil Şaban b. Muhammed b. Kalavun’un 
(ö. 747/1346) hükümdarlığı döneminde Mısır’daki siyasî gelişmeler üzerinde kayda değer bir 
etkiye sahip olduğu anlaşılmaktadır. Kaynaklara göre Sultan Kâmil Şaban, zulme dayalı yönetimi, 
kötü ahlâkı ve hem emîrlerin hem de halkın kanını döken uygulamalarıyla tanınmıştı. Bu durum 
üzerine, başta Emîr Bedreddîn Mesud olmak üzere Şam’daki önde gelen Memlük emîrleri ona 
karşı isyan ettiler. Sultan’ın tahttan indirilmesi ve hapsedilmesinden birkaç hafta önce emîrler, 
ona şu ifadeleri içeren bir mesaj göndermişlerdir: “Sen, emîrlerin rızası olmaksızın zorla tahtı ele 
geçirdin ve saltanat makamına layık değilsin. Biz artık sana itaat etmiyoruz; sen de bize itaat 
etmiyorsun. Bu nedenle tahtı terk etmen ve yerine başka birinin geçmesi en doğru olandır.”29 
Sonuç olarak Sultan Kâmil Şaban tahttan indirilmiş ve birkaç ay sonra hapishanede hayatını 
kaybetmiştir. Bu gelişme, Emîr Bedreddîn Mesud’un söz konusu dönemde Memlük siyasetinde 
sahip olduğu etkin konumu ve nüfuzu açık biçimde ortaya koyan önemli bir kanıt niteliğindedir. 

Tarihçi ve edebiyatçı Salahaddin Safedî (ö. 764/1363), Memlük aristokrasisiyle yakın 
ilişkileri bulunan biri olarak, Emîr Bedreddîn b. el-Hatîr, kardeşi Emîr Şerefeddîn b. el-Hatîr ve 
onların torunlarından Nasıruddîn Muhammed hakkında oldukça ayrıntılı bilgiler aktarmaktadır. 
Safedî’nin bu aileye dair verdiği bilgiler özellikle kıymetlidir; zira kendisi söz konusu dönemde 
Şam’da yaşamış ve Emîr Nasıruddîn Muhammed b. Bedreddîn Mesud’un evliliğinde bizzat 
aracılık etmiş, dolayısıyla aileyi yakından tanıma imkânı bulmuştur. Safedî, Bedreddîn Mesud’u 
şöhreti geniş bir coğrafyaya yayılmış, güzel ahlâklı ve soylu bir Memlük emîri olarak niteler. 
Onun Memlük hiyerarşisindeki konumuna dair bilgi verirken, Gazze’den Şam’a nakledildiği 
sırada “emîrlerin bin kişilik birliklerinin en kıdemlisi” olduğunu kaydeder30. Bu ifade, Mısır’da 
Emîr-i Mie Mukaddem-i Elf  rütbesine sahip yaklaşık 24-25 emîr bulunduğunu, buna karşılık 
Şam’daki sayının daha az olduğunu ve bu emîrlerin iktidar gücü ve nüfuz bakımından birbirleriyle 
eşit olmadığını göstermektedir. Emîrler arasındaki hiyerarşi, kıdem, yaş, askerî tecrübe ve 
üstlendikleri yüksek görevler (haciblik, silahdarlık, nâiblik vb.) gibi ölçütlere göre belirlenirdi. 
Bu çerçevede değerlendirildiğinde, Emîr Bedreddîn Mesud b. el-Hatîr, XIV. yüzyılın ortalarında 
Şam’ın en itibarlı ve etkili emîrlerinden biri olarak öne çıkmıştır31.  

Bu nedenle Emîr Bedreddîn Mesud, zaman zaman Şam Nâibliği görevine tayin edilmiştir. 
Şam Nâibliği, Memlük idarî hiyerarşisinde Mısır’daki sultandan sonra gelen en yüksek ikinci 
makam olup, yalnızca seçkin ve siyasî-askerî tecrübesi kanıtlanmış emîrlere tevdi edilirdi. 
Bedreddîn Mesud’un bu makama getirilmesi, onun Memlük Devleti içindeki uzun hizmet 
süresini, Mısır ve Şam’daki görevlerinde sergilediği idarî başarıyı ve sahip olduğu güçlü nüfuzu 
yansıtmaktadır. Nitekim Sultan Sâlih b. Muhammed b. Kalavun, 754/1353 yılında Şam’ı ziyaret 
ettiğinde Bedreddîn Mesud’a özel bir yakınlık göstermiştir. Kaynakların aktardığına göre bu 
ilginin sebebi, Bedreddîn Mesud’un “titizliği, Nâsırî döneminden itibaren saray ve devlet 
terminolojisine olan hâkimiyeti ve eski hizmet kıdemi” idi32. Sultan Sâlih, bu takdirini göstermek 
üzere ona bin dinar değerinde ihsanda bulunmuştur33.  

Bedreddîn Mesud, Memlük Devleti’nde üstlendiği yüksek askerî ve idarî makamlara 
rağmen, tevazu sahibi kişiliği, sağlam ahlâkı ve hem emîrlerle hem âlimlerle hem de halkla 
kurduğu dengeli ve mutedil ilişkileri sayesinde geniş bir çevrede saygı ve sevgi kazanmıştır. Onu 
yalnızca siyasî ve askerî bir figür olarak görmek eksik olacaktır; zira ilimle olan yakın ilgisi ve 
özellikle hadis ilmine duyduğu özel merak kaynaklarda açıkça vurgulanmaktadır. Nitekim 
Mısır’da bulunduğu yıllarda dönemin önde gelen hadis âlimlerinden Takıyyüddin İbn Dakīk el-
‘İd el-Mısrî (ö. 702/1301)’den ders almış, hadis rivayeti ve ilmiyle meşgul olmuş, edindiği bilgiyi 
çevresindeki öğrenciler ve devlet çevresinden bazı kişilerle paylaşmıştır. Bu yönüyle Bedreddîn 

 
28 İbn Tağrîberdî, en-Nücûmu’z-zâhire fî mulûki Mısr ve’l-Kâhire, s. 10/293. 
29 İbn Tağrîberdî, en-Nücûmu’z-zâhire fî mulûki Mısr ve’l-Kâhire, s. 10/135-136. 
30 Safedî, el-Vâfî bi’l- vefeyât, s. 5/417. 
31 Safedî, A‘yânu’l-asr ve a‘vânu’n-nasr, s. 5/417. 
32 Safedî, A‘yânu’l-asr ve a‘vânu’n-nasr, s. 5/421. 
33 İbn Tağrîberdî, en-Nücûmu’z-zâhire fî mulûki Mısr ve’l-Kâhire, s. 10/274. 



 Selçuklulardan Memlükler’e Geçiş Sürecinde Anadolu Kökenli Bir Askerî-Elit Aile: Hatîroğulları  
 

9 

Mesud, askerî erk sahibi bir emîr olmasının yanında ilim meclislerine katılan, âlimlere hürmet 
gösteren ve ilmî faaliyeti teşvik eden seçkin Memlük emîrlerinden biri olarak temayüz etmiştir34.  

Safedî, Anadolu kökenli Hatîroğulları ailesine yakın biri olarak kaleme aldığı 
değerlendirmelerde, Emîr Bedreddîn Mesud’un ömrünün son döneminde Şam’a yerleştiği sırada 
çevresiyle kurduğu insani ilişkilerle öne çıktığını belirtir. Onu “dostluğa ve kardeşliğe değer 
veren, cömertliğiyle tanınan ve arkadaşlarına karşı son derece vefakâr bir şahsiyet” olarak 
tanımlar35. Safedî’nin ifadelerine göre Bedreddîn Mesud’un evi, zor durumda kalanların sığındığı 
bir yer hâline gelmiş; kapısı yardım arayanlar için daima açık olmuş, ihtiyaç sahipleri ona güvenle 
başvurmuştur. Kendisine başvuranları geri çevirmemesi ve ikram ve infakta cömertliğiyle 
tanınması, onun hem toplum nezdindeki itibarı hem de ahlâkî şahsiyeti hakkında önemli bir 
tanıklık niteliği taşımaktadır. 

Safedî, Şam’da Dîvânü’l-İnşâ reisliği görevini yürüttüğü döneme ait bazı kayıtlarında, 
Emîr Bedreddîn Mesud’un 750/1349 yılında Trablusşam Nâibliği görevinde bulunduğu sırada 
Şam’daki Memlük emîrleriyle kurduğu yazışma ilişkisinden de söz eder. Safedî’nin aktardığına 
göre, dönemin emîrleri Bedreddîn Mesud’a gönderdikleri mektuplarda kendilerine takdim ettiği 
hediyeler ve gösterdiği yakın ilgi için teşekkürlerini ifade etmişlerdir. Bu belgeler, Bedreddîn 
Mesud’un yalnızca idarî otoritesiyle değil, aynı zamanda kurduğu kişisel ilişkiler ve geliştirdiği 
siyasî nezaket diliyle de Memlük emîrleri arasında geniş bir saygınlık kazandığını 
göstermektedir36.  

Hiç kuşkusuz, uzun bir siyasi kariyere ve kayda değer bir servete sahip olan Emîr 
Bedreddîn Mesud b. el-Hatîr’in, dönemin geleneklerine uygun şekilde çeşitli dini, sosyal veya 
mimari eserler inşa ettirdiği ya da bazı önemli mülklere sahip olduğu düşünülebilir. Nitekim 
Memlük tarihçilerinden el-Makrîzî, el-Hıtât adlı eserinde Bedreddîn Mesud’un özellikle 
Kahire’de Büyük Haciblik görevini yürüttüğü yıllarda sahip olduğu bazı yapı ve malikânelere 
değinmektedir. Makrîzî’nin verdiği bilgilere göre Bedreddîn Mesud, Fatımîler döneminde inşa 
edilmiş, daha sonra Eyyûbî hanedanına mensup bazı kişiler tarafından satın alınmış olan 
“Kasrü’l-Hicâziyye” adlı görkemli sarayı mülk edinmiştir37. Bu sarayın Bedreddîn Mesud 
tarafından Kahire’de Büyük Haciblik makamındayken satın alındığı kaydedilmektedir. Makrîzî 
ayrıca onun Kahire’de “el-Kâfûrî” olarak bilinen bölgede geniş bir konuta da sahip olduğunu 
belirtir. Bu kayıtlar, Bedreddîn Mesud’un yalnızca askerî ve siyasî etkisiyle değil, aynı zamanda 
Memlük seçkinleri arasında sahip olduğu toplumsal statüsü ve ekonomik gücüyle de dikkat çeken 
bir emîr olduğunu ortaya koymaktadır38.  

Emîr Bedreddîn Mesud’un, Kahire’nin kuzeyindeki Sûfiyye Kabristanı civarında bir 
türbe inşa ettirdiği de kaynaklarda belirtilmektedir. Memlük dönemi Kahire’sinin önde gelen 
tarihçilerinden el-Makrîzî, el-Hıtât adlı eserinde bu türbenin mimarî niteliğine özel bir vurgu 
yapar ve yapıyı büyük bir takdirle anmıştır. Makrîzî, türbe ile yanına inşa edilen minareyi överek 
şu ifadeyi kullanır:  “Emîr Mesud b. Hatîr, Sûfiyye Türbesi’nin bitişiğinde bir türbe yaptırdı ve 
buraya benzersiz güzellikte taş bir minare ekledi. Bu minare günümüzde hâlâ ayaktadır.” 39  Bu 
değerlendirme, Bedreddîn Mesud’un yalnızca askerî ve idarî başarılarıyla değil, mimari 
faaliyetleriyle de Memlük döneminde hatırı sayılır bir iz bıraktığını göstermektedir. Ayrıca 
Makrîzî’nin 15. yüzyılın ortalarında vefat ettiği dikkate alındığında, onun bu ifadelerinin 
Bedreddîn Mesud’un inşa ettirdiği yapının tarihsel sürekliliğine dair güvenilir bir tanıklık 
niteliğinde olduğu söylenebilir. 

Emîr Bedreddîn Mesud Memlük Devleti’nde son derece yüksek bir konuma ulaşmış olsa 
da, kardeşi Emîr Şerefeddîn Mahmud’un (ö. 749/1348) hayatı da onunkiyle yakından 
bağlantılıdır. Şerefeddîn Mahmud, kardeşi gibi Şam’da görev yapmış ve Emîr-i ‘Aşere rütbesine 

 
34 Safedî, el-Vâfî bi’l- vefeyât, s. 5/421. 
35 Safedî, A‘yânu’l-asr ve a‘vânu’n-nasr, s. 5/418. 
36 es-Safedî, bu mektuplardan ikisini Dımaşk Nâibi adına yazdığını ve bunları o dönemde Trablusşam Nâibi olan Emîr Bedrüddîn 
Mes‘ûd b. el-Hatîr’e gönderdiğini belirtir. Bu sebeple onu bolca övgüyle anar ve vefatından sonra, onun erdemlerini ve başarılarını 
sıralayan bir mersiye yazar. bk. Safedî, A‘Yânu’l-Asr ve a‘Vânu’n-Nasr, s. 5/422-426. 
37 Takıyyüddin Ahmed b. Alî el-Makrîzî, el-Mevâ‘ız ve’l-i‘tibâr bi zikri’l-hıtat ve’l-âsâr , Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1998, s. 3/130. 
38 Takıyyüddin Ahmed b. Alî el-Makrîzî, el-Mevâ‘ız ve’l-i‘tibâr bi zikri’l-hıtat ve’l-âsâr , s. 3/103. 
39 Takıyyüddin Ahmed b. Alî el-Makrîzî, el-Mevâ‘ız ve’l-i‘tibâr bi zikri’l-hıtat ve’l-âsâr , s. 4/361. 



    Muhittin Kapanşahin - Mohamed Shaaban Abdelhamid /Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi  
S. 4 //e-ISSN 3061-9777 

 

10 

yükselmiştir. Şam’daki nüfuzu zamanla artmış ve Şam Nâibi Seyfeddîn Tengiz el-Hüsâmî 
tarafından vakıfları denetlemekle görevli “Şâd” (müfettiş) olarak atanmıştır. Bazı Memlük 
tarihçilerine göre Şerefeddîn Mahmud, idarî alanda etkin rol üstlenmiş, bir dönem vezire yardımcı 
olan Nâzırü’d-Devle görevinde bulunmuştur. Ardından Şam’da saray teşkilatı ve emlâk işlerinden 
sorumlu Nâzırü’l-Büyût makamına getirilerek hem idarî hem de malî işlerde yetkili isimlerden 
biri hâline gelmiştir. Bu durum, Hatîroğulları ailesinin yalnızca askerî değil, idarî ve siyasal 
etkisini de Memlük Devleti içerisinde sürdürdüğünü göstermektedir40.  

Emîr Bedreddîn Mesud’un Mısır’da Hacibü’l-Huccâb makamına yükselerek fiilen 
Nâibu’s-Saltana düzeyinde nüfuz sahibi olmasının ardından, Sultan Nâsır Muhammed b. 
Kalavun’dan kardeşi Emîr Şerefeddîn Mahmud b. el-Hatîr’in ve ailesinin Şam’dan Mısır’a 
getirilmesini talep ettiği anlaşılmaktadır. Sultan bu isteği kabul etmiş ve Şerefeddîn Mahmud 
734/1334 yılında Mısır’a ulaştığında kendisine “Emîr-i Tablhâne” rütbesi verilmiştir. Ardından 
Şerefeddîn Mahmud, Memlük saray teşkilatında kardeşi Emîr Bedreddîn Mesud’un yönetimi 
altında İkinci Haciblik görevine atanarak devlet protokolünde önemli bir konuma yükselmiştir. 
Bu atama, Hatîroğulları ailesinin Memlük yönetim yapısında giderek güçlenen etkisini 
göstermektedir41.  

Dikkat çekici bir husus olarak, Emîr Seyfeddîn Tengiz el-Hüsâmî, hem Emîr Bedreddîn 
Mesud hem de kardeşi Emîr Şerefeddîn Mahmud üzerinde önemli etkisi olan ve onların Memlük 
hiyerarşisinde yükselmesine katkı sağlayan bir isim olmasına rağmen, 740/1340 yılında Sultan 
Nâsır Muhammed b. Kalavun’a karşı isyan ettiğinde karşısında bu iki kardeşten birini bulmuştur. 
Sultan Nâsır Muhammed, Tengiz’in isyanını bastırmak üzere Mısır’dan büyük bir ordu sevk 
etmiş; bu ordunun komutanları arasında o dönemde Emîr-i Tablhâne ve aynı zamanda İkinci 
Hacib görevini üstlenen Emîr Şerefeddîn Mahmud b. el-Hatîr de yer almıştır. Görevlendirilen 
Memlük kuvvetleri isyanı kısa sürede bastırmış, Emîr Tengiz yakalanarak idam edilmiştir. Bu 
olay, Memlük siyasetinde kişisel sadakatten ziyade devlete bağlılığın esas olduğunu göstermesi 
bakımından dikkat çekicidir42.  

Sultan Nâsır Muhammed’in ölümünün ardından Memlük idaresinde yaşanan yeniden 
yapılanma sürecinde, Emîr Bedreddîn Mesud Gazze Nâibliği görevine atanmış, bununla bağlantılı 
olarak kardeşi Emîr Şerefeddîn Mahmud da Şam’da ikinci Haciblik görevine getirilmiştir. Ancak 
kısa bir süre sonra, 741/1341 yılında Şerefeddîn Mahmud’un görev yeri değiştirilmiş ve Safed’e 
nakledilmiştir. Bedreddîn Mesud’un son kez Mısır’da Hacibü’l-Huccâb (Büyük Hacib) görevine 
dönmesi üzerine, Emîr Şerefeddîn Mahmud da onunla birlikte Mısır’a gelmiş ve yeniden İkinci 
Hacib olarak görevlendirilmiştir. Bununla birlikte kariyer çizgileri zamanla farklılaşmış; 
Bedreddîn Mesud Gazze, Trablus, Halep ve Şam’da çeşitli üst düzey idarî görevler üstlenirken, 
Şerefeddîn Mahmud Mısır’da kalarak saray çevresindeki idarî görevlerini sürdürmüştür. Nihayet 
749/1348 yılında Mısır’da meydana gelen büyük veba salgınında Şerefeddîn Mahmud hayatını 
kaybetmiş; bu salgın sırasında çoğu Memlük askeri, çocukları ve bazı akrabaları da vefat etmiştir. 
Bu süreç, Hatîroğulları ailesinin Memlük hizmetindeki ikinci kuşağının trajik kayıplar yaşadığı 
bir dönem olarak kayda geçmiştir43.  

Tarihçi Cemâleddin İbn Tağrîberdî, eserlerinde Emîr Şerefeddîn Mahmud b. el-Hatîr’in 
mimari faaliyetlerinden biri olarak Kahire’nin kuzeyindeki Hüseyniyye Mahallesi’nde büyük bir 
cami inşa ettirdiğini belirtir. İbn Tağrîberdî’ye göre bu cami, Emîr Şerefeddîn Mahmud’un sadece 
askerî ve idarî rolüyle değil, aynı zamanda sosyal ve dinî hayata yaptığı katkılarla da öne çıktığını 
göstermektedir44. Söz konusu Hüseyniyye Mahallesi, Memlük döneminde stratejik ve sosyal 
açıdan önemli yerleşim alanlarından biriydi. Özellikle Sultan Zâhir Baybars döneminin başlarında 
Kahire’nin Memlük başkenti olarak yeniden imar edilmesi sürecinin bir parçası olarak önem 
kazanmış, Memlük askerî elitinin ikamet etmeyi tercih ettiği seçkin bir merkez haline gelmişti. 

 
40 Takıyyüddin Ahmed b. Alî el-Makrîzî, es-Sülûk li ma’rifeti düveli’l-mülûk, s. 3/95. 
41 Safedî, A‘yânu’l-asr ve a‘vânu’n-nasr, s. 5/365; İbn Tağrîberdî, en-Nücûmu’z-zâhire fî mulûki Mısr ve’l-Kâhire, s. 10/242. 
42 Takıyyüddin Ahmed b. Alî el-Makrîzî, es-Sülûk li ma’rifeti düveli’l-mülûk, s. 2/291. 
43 Şihâbüddîn Ahmed b. Ali İbn Hacer el-Askalânî, ed-Dürerü’l-kâmine fi ‘ayani’l-mieti’s-sâmine, Meclis Dairetü’l Me’ârifi’l-
Hindiyye, 1972, s. 6/80. 
44 İbn Tağrîberdî, en-Nücûmu’z-zâhire fî mulûki Mısr ve’l-Kâhire, s. 10/242. 



 Selçuklulardan Memlükler’e Geçiş Sürecinde Anadolu Kökenli Bir Askerî-Elit Aile: Hatîroğulları  
 

11 

Bu bağlamda, Emîr Şerefeddîn Mahmud’un burada bir cami inşa ettirmesi, onun Memlük 
toplumsal yapısı içinde sahip olduğu yüksek statünün ve siyasi konumunun bir göstergesi olarak 
değerlendirilebilir. 

el-Hatîr ailesinin Memlük Devleti’ndeki etkinliği yalnızca ilk kuşakla sınırlı kalmamış, 
sonraki nesillerde de devam etmiştir. Tarihî kaynakların özellikle üzerinde durduğu isimlerden 
biri de Emîr Nâsıruddîn Muhammed b. Emîr Bedreddîn Mesud el-Hâcib’dir. 726/1326 yılında 
Şam’da doğan Nâsıruddîn Muhammed, çocukluk ve gençlik yıllarını babası Bedreddîn Mesud ve 
amcası Şerefeddîn Mahmud’un himayesinde geçirmiştir. Aile 733-741/1333-1340 yılları arasında 
Mısır’a taşındığında o da onlarla birlikte Kahire’de yaşamış, ardından babasının tekrar Şam’a 
dönmesi üzerine Şam’da Emîr-i ‘Aşere (on süvari emîri) rütbesiyle görevlendirilmiştir.  Babası 
Emîr Bedreddîn Mesud’un 754/1353’te vefatının ardından, Nâsıruddîn Muhammed’in Memlük 
hiyerarşisindeki yükselişi sürmüş ve Emîr-i Tablhâne rütbesine terfi etmiştir. Ailenin yakın dostu 
olan ünlü tarihçi Salahaddin Safedî, Nâsıruddîn Muhammed’i kişiliği itibarıyla gururlu, hırslı ve 
kendisini büyük görevlere layık gören biri olarak tanımlar. Safedî’ye göre o, tıpkı babası gibi 
Büyük Haciblik veya Şam ya da Mısır nâibliği gibi üst düzey devlet makamlarına ulaşmayı 
hedefleyen yüksek bir siyasî hırsa sahipti. Öte yandan babası Bedreddîn Mesud’un ona duyduğu 
sevgi ve güven kayıtlara geçmiş; onu en zeki evlatlarından biri saydığı, devlet işlerinde ve siyasî 
görüşmelerde sık sık yanında bulundurduğu aktarılmıştır45.  

Bu sebeple Emîr Nâsıruddîn Muhammed’in maiyeti oldukça ihtişamlıydı; şehirde adeta 
bir hükümdar oğlunu andıran bir görkemle, hizmetkârları ve korumalarıyla birlikte ilerlerdi. Bu 
gösterişli görünümünün arkasında, kendisine tahsis edilen yüksek gelirli iktâların yanı sıra, babası 
Emîr Bedreddîn Mesud’un Memlük Devleti’nde uzun yıllar boyunca yürüttüğü yüksek görevler 
sonucunda kazandığı büyük servetin payı büyüktür. Bununla birlikte kaynaklar, Nâsıruddîn 
Muhammed’in Emîr-i Tablhâne unvanının üstüne çıkamadığını kaydeder. Babasının ölümünün 
ardından yalnızca dokuz yıl daha yaşamış olması ve 763/1362’de otuz yedi yaşında vefat etmesi, 
bu durumun en önemli gerekçesidir46.  

Görünmektedir ki Emîr-i mie mukaddem-i elf rütbesine kadar yükselmiş olan Emîr 
Bedreddîn Mesud el-Hatîrî gibi yüksek dereceli Memlük emîrleri, ailelerine siyasî ve sosyal 
ayrıcalıklar kazandırma imkânına sahip olmuşlardır. Nitekim onun oğlu Emîr Nâsıruddîn 
Muhammed de babasının ardından Memlük hiyerarşisinde dikkate değer bir konum elde etmiştir. 
Salahaddin Safedî, bu aileyi yakından tanıyan bir müellif olarak, Emîr Nâsıruddîn Muhammed’in 
Şam’da çocuklarına yüksek gelirli iktâlar tahsis ettirdiğini özellikle vurgular. Ayrıca Emîr 
Muhammed’in, Sultan Hüsâmeddin Lâçin döneminde Nâibu’s-Saltana olarak görev yapan Emîr 
Seyfeddîn Menkûtemür’ün (ö. 698/1299) torunu ile evlilik bağı kurmuş olması, ona Memlük 
aristokrasisi içinde güçlü bir toplumsal meşruiyet sağlamıştır. Bu evlilik ittifakı, el-Hatîr ailesinin 
hem Mısır hem de Şam’daki askerî-siyasal elit tabakaya entegrasyonunu hızlandırmış; ayrıca 
Memlük devlet düzeninde hâkim olan askerî aristokrasi bilincinin, kapalı toplumsal yapı ve içe 
dönük evlilik politikalarıyla nasıl korunduğunu da açıkça göstermiştir47.  

Bu dört örnekten hareketle, el-Hatîr ailesinin Memlük Devleti’nin askerî ve idarî 
yapılanmasında yaklaşık seksen yılı aşkın bir süre boyunca etkin bir rol üstlendiği açıkça 
görülmektedir. Tarihî kaynakların dikkatle üzerinde durduğu bu aileye mensup dört önemli isim 
şunlardır: 

1- Ailenin ilk temsilcisi olarak öne çıkan Emîr Şerefeddîn Ehad b. Şerefeddîn Mesud b. el-
Hatîr, Memlük ordusunda Emîr-i Tablhâne rütbesine sahipken, 691/1292 yılında Güney 
Anadolu’daki Rûm Kalesi’nin fethi sırasında şehit düşmüştür. Ailenin Memlük hizmetine 
bağlılığını gösteren ilk örnek olması bakımından kayda değerdir. 

2- Onun oğullarından biri olan Emîr Bedreddîn Mesud (ö. 754/1353), ailenin Memlük 
hiyerarşisindeki en etkili ve en yüksek makamlara ulaşmış üyesidir. Emîr-i Mie 
Mukaddem-i Elf (bin kişilik askerî birliğin komutanı) ve Hacibü’l-Huccâb (Büyük Hacib) 

 
45 Safedî, A‘yânu’l-asr ve a‘vânu’n-nasr, ss. 5/259-260. 
46 İbn Hacer el-Askalânî, ed-Dürerü’l-kâmine fi ‘ayani’l-mieti’s-sâmine, s. 6/6. 
47 Safedî, A‘yânu’l-asr ve a‘vânu’n-nasr, ss. 5/259-262. 



    Muhittin Kapanşahin - Mohamed Shaaban Abdelhamid /Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi  
S. 4 //e-ISSN 3061-9777 

 

12 

rütbelerine yükselmiş; ayrıca Gazze, Trablusşam ve Şam gibi önemli merkezlerde nâiblik 
görevleri yürütmüştür. 

3- Bedreddîn Mesud’un kardeşi Emîr Şerefeddîn Mahmud (ö. 749/1348) ise Mısır merkezî 
idaresinde kariyer yapmış, uzun yıllar boyunca Emîr-i Tablhâne ve İkinci Hacib 
unvanlarıyla görev almış, saray teşkilatında etkili bir isim olmuştur. 

4- Ailenin üçüncü kuşağını temsil eden Emîr Nâsıruddîn Muhammed b. Bedreddîn Mesud 
(ö. 763/1362), Şam’da Emîr-i Tablhâne olarak görev yapmış ve babasının ardından aile 
nüfuzunu sürdürmüştür. 
 

Bu dört Emîrin biyografik çizgileri dikkate alındığında, özellikle Sultan Nâsır 
Muhammed b. Kalavun dönemi Memlük yönetiminin, el-Hatîr ailesini devlet teşkilatının askerî 
ve idarî yapısına hızla entegre ettiği görülmektedir. Aile mensuplarının kısa sürede üst düzey 
görevlere yükseltilmesi, onların devletin kalıcı unsurları arasında değerlendirildiklerini açıkça 
ortaya koymaktadır. el-Hatîr ailesi üyeleri Memlük düzeninde elde ettikleri siyasi himaye, idarî 
terfi imkânları ve geniş iktâ gelirleri sayesinde ne yabancı olarak görülmüşler ne de vatan hasreti 
yaşamışlardır. Bu durum, yalnızca biyografik kayıtlarında değil, aynı zamanda kurdukları vakıflar 
ve özellikle Kahire başta olmak üzere inşa ettikleri mimari eserler aracılığıyla da somut biçimde 
izlenebilmektedir. 

Bu çerçevede, aile büyüklerinden biri olan ve 676/1277 yılında Elbistan Savaşı’nda şehit 
düşen Emîr Ziyâeddîn Mahmûd b. el-Hatîr yeniden hatırlanmalıdır. Sultan Zâhir Baybars 
döneminde Memlük ordusuna katılan Ziyâeddîn, el-Hatîr ailesinin Memlüklerle ilk resmî 
temaslarını sağlayan isimlerden biridir. Nitekim tarihî kayıtlar onun, savaşta şehit düşmesinden 
bir yıl önce, Niğde ve Kayseri çevresinde Moğollara karşı isyan eden kardeşi Emîr Şerefeddîn 
Mesud b. el-Hatîr’e destek sağlamak amacıyla Memlük yönetiminden yardım talep ettiğini 
göstermektedir. Bu girişim, el-Hatîr ailesinin Memlük Devleti ile kurduğu siyasî ilişkinin askerî 
dayanışma temelli ve karşılıklı çıkar esasına dayalı bir mahiyet taşıdığını ortaya koymaktadır. 

Sonuç 

Elbistan Savaşı (676/1277) sonrasında Anadolu’daki siyasî dengeler köklü biçimde değişmiş, 
Hatîroğulları (İbnü’l-Hatîr ailesi) için de yeni bir tarihî dönem başlamıştır. Ailenin önde gelen 
mensuplarından bir kısmı, Moğol baskısından kaçarak Mısır ve Suriye’deki Memlük 
Sultanlığı’na sığınmış ve burada askerî, idarî ve diplomatik görevlerde yeniden öne çıkmıştır. Bu 
göç, yalnızca bir sığınma hareketi değil, aynı zamanda Anadolu kökenli unsurların Memlük devlet 
sistemine entegre olduğu yeni bir tarihî sürecin başlangıcı olmuştur. 

Memlük sultanları, özellikle Zâhir Baybars ve Nâsır Muhammed b. Kalavun 
dönemlerinde, Hatîroğulları ailesine büyük önem vermişlerdir. Ailenin mensupları, kısa sürede 
Memlük idarî yapısına uyum sağlayarak Emîrü’l-Ümerâ, Hacibü’l-Huccâb, Nâibu’s-Saltana ve 
çeşitli naiblikler gibi en yüksek askerî ve idarî makamlara yükselmişlerdir. Bu durum, Memlük 
yönetiminin Anadolu kökenli emîrleri yalnızca askerî güç olarak değil, aynı zamanda idarî 
istikrarı sağlayan bir elit sınıf olarak değerlendirdiğini göstermektedir. 

Ailenin öne çıkan üyelerinden Emîr Bedreddîn Mesud b. el-Hatîr, Emîr Şerefeddîn 
Mahmud ve Emîr Nâsıruddîn Muhammed gibi şahsiyetler, hem Mısır’da hem Şam’da 
üstlendikleri görevlerle Memlük Devleti’nin merkezî idaresine katkı sağlamışlardır. Onların uzun 
yıllar boyunca haciblik, naiblik ve emîrlik gibi görevlerde bulunmaları, sultanların onlara 
duyduğu güvenin en açık göstergesidir. Bu güven, yalnızca liyakatten değil aynı zamanda 
Anadolu’dan getirdikleri askerî disiplin, siyasî tecrübe ve İslamî meşruiyet anlayışından da 
kaynaklanmıştır. 

Sonuç olarak Hatîroğulları ailesi, Elbistan Savaşı sonrasında Anadolu’dan ayrılmalarına 
rağmen, Memlük dünyasında yeniden güç kazanmış ve XIII.-XIV. yüzyıllarda Doğu Akdeniz’in 
siyasî yapısında belirleyici bir konuma ulaşmıştır. Bu aile, hem Anadolu ile Mısır arasında 
kültürel ve idarî bir köprü işlevi görmüş, hem de Memlük Devleti’nin istikrarına katkıda 
bulunmuştur. Onların hikâyesi, Moğol istilasının ardından ortaya çıkan yeni İslamî güç 



 Selçuklulardan Memlükler’e Geçiş Sürecinde Anadolu Kökenli Bir Askerî-Elit Aile: Hatîroğulları  
 

13 

dengelerinde, göçün ve yeniden yapılanmanın nasıl bir tarihî fırsata dönüştüğünün dikkat çekici 
bir örneğidir . 

 

Kaynakça 

Ahmed Eflakî, Menâkıbü’l-Arifin , (çev. Yazıcı Tahsin), Hürriyet Yay., İstanbul, 1973. 

Aksarayî, Müsâmeretü’l-Ahbâr, (çev. Öztürk Mürsel), TTK, Ankara, 2000. 

Anonim, Selçuknâme, (çev. Halil İbrahim Gök, Fahrettin Coşkuner), Atıf Yay., Ankara, 2014. 

Ez-Zehebî Muhammed b. Ahmed b. Osman, Târîhu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l-a‘lâm, 
Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, Beyrut, 2003. 

Göksu, Melek, Şerefeddin Hatîroğlu ve Moğollara Karşı İsyanı, (Selçuk Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi), Konya, 2000. 

İbn Abdüzzâhır Ebü’l-Fazl Muhyiddîn Abdullah, er-Ravdu’z-zâhir fî sîreti’l-meliki’z-Zâhir, 
Riyad, 1976. 

İbn Bîbî, el-Evamirü’l-Ala’iyye Fi’l-Umuri’l- Ala’iyye (Selçuk Name), (çev. Öztürk Mürsel), 
Kültür Bakanlığı Yay., Ankara, 1996. 

İbnü’d-Devâdârî Ebû Bekr b. Abdullâh b. Aybek, Kenzu’d-durer ve câmi‘u’l-gurer, ed. İsa el-
Bâbî el-Halebî v.d, 1982. 

İbnü’l-Furât Nâsırüddîn Muhammed B. Abdurrahîm, Târîhu’d-düveli ve’l-mülûk (el-ma‘rûf bi-
Târîh İbnü’l-Furât), 1936. 

İbn Hacer El-Askalânî Şihâbüddîn Ahmed b. Ali, ed-Dürerü’l-kâmine fi ‘ayani’l-mieti’s-sâmine, 
Meclis Dairetü’l Me’ârifi’l-Hindiyye, 1972. 

İbn Şeddâd, Târîhu’l-meliki’z-Zâhir, Merkezü’t-Tıbâati’l-Hadîse, 1983. 

İbn Tağrîberdî Cemaluddin, en-Nücûmu’z-zâhire fî mulûki Mısr ve’l-Kâhire, el-Hey’etü’l-
‘Âmme li-Kusûri’s-Sekâfe, 2007. 

Karadeniz, H. Basri, “XVI. Yüzyılda Rumkale”, Belleten, C. 234, (1998), s. 430-31. 

Kaymaz, Nejat, Pervane Muinu’d-din Süleyman, DTCF, Ankara, 1970. 

Kopraman, Kâzım Yaşar, “Baybars I”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 5, Türkiye Diyanet Vakfı, 
İstanbul, 1992, s. 221-23. 

Muhammed Ahmed Dehmân, Mu‘cemu’l-elfâzı’t-târîhiyye fî’l-asri’l-Memlükî, Dâru’l-Fikri’l-
Mu‘âsır, Beyrut, 1990. 

Mohamed Shaaban Abdelhamid, Memlük Devleti’ne Anadolu’dan gelenler ve etkileri (648-923 
/1250-1517), (Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi), Kayseri, 2025. 

Sümer, Faruk, Anadolu’da Moğollar, TTK, Ankara, 2022. 

Şen, Mehmet Emin-Galip Bingöl, “Anadolu’da Moğol Tahakkümüne Karşı Aykırı Bir Ses: 
Beylerbeyi Hatîroğlu Şerafeddin”, Ortaçağ Araştırmaları Dergisi, C. V, S. II, (2022), s. 381-92. 

Safedî, A‘yânu’l-asr ve a‘vânu’n-nasr, Dâru’l-Fikri’l-Mu‘âsır, 1998. 

Safedî Ebü’s-Safâ Salâhuddîn Halîl b. İzziddîn Aybeg b. Abdillâh, el-Vâfî bi’l- vefeyât, ed. 
Ahmed el-Arnaût-Türkî Mustafa, Dâru İhyâi’t-Turâs, 2000. 

Takıyyüddin Ahmed b. Alî El-Makrîzî, el-Mevâ‘ız ve’l-i‘tibâr bi zikri’l-hıtat ve’l-âsâr , Dâru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 1998. 

———, es-Sülûk li ma’rifeti düveli’l-mülûk, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1997. 

Yûnînî, Zeylü mir’âti’z-zamân, Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmî, 1992. 



    Muhittin Kapanşahin - Mohamed Shaaban Abdelhamid /Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi  
S. 4 //e-ISSN 3061-9777 

 

14 

Extended Abstract 

This study examines the transition of the Hatîroğulları family, members of the Seljuk elite, to the 
Mamluk State following their political purge during the Mongol pressure and political 
disintegration process in Anatolia in the second half of the 13th century, as well as their 
integration into this new order. The family is one of the most prominent examples of Anatolian 
cadres flexibly integrating into the Mamluk military and administrative structure. 

Originally from Zencan, the Hatîroğulları rose rapidly in the Anatolian Seljuk 
administrative organization after the Mongol invasion and became one of the most powerful non-
dynastic elements. The prominent figure of the family, Beylerbeyi Şerafeddin Mesud Hatîroğlu, 
initially collaborated with Pervane Muineddin Süleyman but eventually became the leader of an 
independence-seeking resistance against Mongol domination. 

Şerafeddin Hatîroğlu saw salvation from Mongol oppression in the support of the 
Mamluk Sultan Baybars and started a rebellion in Kayseri in 1276. However, the rebellion was 
suppressed due to the delayed arrival of the expected support from Baybars and Pervane’s 
political maneuvers; Şerafeddin was executed in 1276. 

The Battle of Elbistan in 1277 was a strategic turning point that changed the fate of the 
family. After the battle, the Mamluks took control of Kayseri, but Baybars' withdrawal led to 
increased Mongol pressure in Anatolia and a great massacre in Kayseri. This process forced the 
surviving members of the family to migrate to Egypt and Syria. 

The family's move to Mamluk lands was not merely an act of exile, but rather the transfer 
of their military-bureaucratic experience in Anatolia to Cairo and Damascus. The Mamluk sultans 
(particularly Sultan Baybars and the Kalavun dynasty) did not view the family as “foreigners,” 
but rather integrated them into the state system. 

Ziyaeddin, brother of Sharaf al-Din, sought refuge with the Mamluks while in Pervane’s 
inner circle. Interestingly, despite his sons fighting on the Mongol side in the Battle of Elbistan 
and being taken prisoner, they were pardoned by Sultan Baybars and incorporated into the system. 

Ehad, the son of Şerafeddin Mesud, sought refuge with the Mamluks after his father's 
execution, entered the inner circle of Sultan Eşref Halil b. Kalavun, and was martyred during the 
conquest of Rumkale in 1292. 

The family’s most illustrious period in the Mamluk system was experienced with the 
second-generation representative, Emir Bedreddin Mesud. Bedreddin Mesud is proof that a 
family of Anatolian origin could rise to the top of the Mamluk military aristocracy. 

Bedreddin Mesud attained the rank of “Emir-i Mie Mukaddem-i Elf” (Commander of 
Thousands), and also held the most crucial positions in the state, such as “Hacibü'l-Huccâb” 
(Grand Chamberlain) and Deputy Sultan. 

During the reign of Sultan Nâsır Muhammed and subsequent sultans, despite political 
crises, he remained a stable force, holding positions such as the governorship of Gaza, Tripoli, 
and Damascus. 

Bedreddin's brother, Şerefeddin Mahmud, also held high-level administrative and 
financial positions such as “Second Hacib” and “Nâzırü'l-Büyût.” 

The Hatîroğulları left their mark on Mamluk society not only through their military 
identities but also through the works they commissioned and the social relationships they 
established. 

Bedreddin Mesud had an aesthetically valuable tomb and minaret built near the Sufi 
Cemetery in Cairo. His brother Şerefeddin Mahmud had a large mosque built in the Husayniyya 
neighborhood of Cairo. 



 Selçuklulardan Memlükler’e Geçiş Sürecinde Anadolu Kökenli Bir Askerî-Elit Aile: Hatîroğulları  
 

15 

The renowned historian of the period, Safedî, knew the family well; he described Bedreddin 
Mesud as a generous, fair, and scholarly individual who was devoted to councils of learning. 

In the third generation, Emir Nâsıruddîn Muhammed inherited his father’s legacy, 
became influential in Damascus, and strengthened his ties with the Mamluk elite through 
marriage. 

The Hatîroğulları family is a micro-historical example of how the political elite who broke 
away from Anatolia after the Mongol invasion repositioned themselves in the Mamluk geography. 
For approximately eighty years, members of the family served at the highest levels of the Mamluk 
state apparatus, acting as a “bridge” in the cultural and administrative interaction between 
Anatolia and the Egypt-Syria corridor. 

 

 

 

  

 



 
ARŞİV BELGELERİ IŞIĞINDA OSMANLI DEVLETİ’NDE YABANCI ÇOCUKLAR 

(İTALYAN ÇOCUKLAR ÖRNEĞİ) 

FOREIGN CHILDREN IN THE OTTOMAN EMPIRE IN LIGHT OF ARCHIVE 
DOCUMENTS (EXAMPLE OF ITALIAN CHILDREN) 

Hakan TÜRKKAN∗ - Recep ARSLAN∗∗ 

 

Öz 

Osmanlı Devleti farklı din, mezhep ve ulustan toplulukları bünyesinde barındırmıştır. Bununla 
birlikte ecnebi olarak ifade edilen yabancı devlet vatandaşları da Osmanlı ülkesinde çeşitli 
nedenlerle bulunmuştur. Özellikle 19. yüzyıl ve sonrasında yabancı ülke vatandaşlarının Osmanlı 
topraklarına gelişinde siyasi, diplomatik, askerî, ticari hatta kültürel sebep ve vesileler 
yoğunlaşmıştır.  

İtalyanlar zaman zaman Osmanlı Devleti ile ilişkileri gerginleşse de ticari, diplomatik, 
dini ve siyasi maksatlarla Osmanlı Devleti’nde bulunmuşlardır. Ayrıca kimi zaman Osmanlı 
tebaası olan gayrimüslimlerden bazı kimselerin ve ailelerinin İtalya vatandaşlığına geçtikleri fakat 
Osmanlı topraklarında yaşadıkları görülür. 

Bu çalışmanın konusunu Osmanlı topraklarında yaşayan İtalyan vatandaşlarının çocukları 
teşkil etmektedir. Çalışmada İtalyan asıllı veya tabiiyetli çocukların gerek münferiden gerekse 
aileleriyle birlikte Osmanlı topraklarında yaşadıkları dönemlerde yaşadıkları hayattan arşiv 
belgelerine yansımış olan hususlar incelenecektir. Çocukların tabiiyet yani vatandaşlık 
meseleleri, Osmanlı ülkesinde yer değiştirmeleri ve sebepleri, geçim, iaşeleriyle çocuklara 
yönelik yardımlar ele alınacaktır. Yine mühim bir mesele olan çocukların eğitimleri meselesi 
Osmanlı Devleti’nin içinde bulunduğu şartlar çerçevesinde değerlendirilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Osmanlı, İtalyan, Yaşam, Aile, Çocuk. 

 

Abstract 

The Ottoman Empire included communities of different religions, sects and nations. However, 
citizens of foreign states, referred to as foreigners, also stayed in the Ottoman Empire for various 
reasons. Especially in the 19th century and later, political, diplomatic, military, commercial and 
even cultural reasons intensified in the arrival of foreign nationals to Ottoman lands. Italians lived 
in the Ottoman Empire for commercial, diplomatic, religious and political purposes, although 
relations with the Ottoman Empire became strained from time to time. In addition, it is sometimes 
seen that some non-Muslim Ottoman subjects and their families acquired Italian citizenship but 
lived on Ottoman territory. The subject of this study is the children of Italian citizens living in 
Ottoman lands. In this study, the issues reflected in the archive documents regarding the lives of 
children of Italian origin or citizenship, both individually and with their families, during the period 
when they lived in Ottoman lands will be examined. Issues of children's nationality, their 
displacement within the Ottoman Empire and its reasons, their livelihood, subsistence and aid for 
children will be discussed. Another important issue, the education of children, was evaluated 
within the framework of the conditions of the Ottoman Empire. 

Key Words: Ottoman, Italian, Life, Family, Child. 

 
Bu makale 01.08.2025 tarihinde dergimize gönderilmiş; 05.08.2025 tarihinde hakemlere gönderilme işlemi gerçekleştirilmiş; 
28.10.2025 tarihinde hakem raporlarının değerlendirilmesi sonucu yayın listesine dâhil edilmiştir. 
Makaleye atıf şekli; Hakan Türkkan - Recep Arslan, “Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar (İtalyan 
Çocuklar Örneği)”, Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi, S. 4, (Aralık 2025), s. 16-36.   
∗ Doç. Dr., Karabük Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü Öğretim Üyesi, E-mail: 
hakanturkkan@karabuk.edu.tr, Orcid: 0000-0002-2681-6230.  
∗∗ Doç. Dr., Karabük Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü Öğretim Üyesi, E-mail: 
receparslan@karabuk.edu.tr, Orcid: 0000-0003-4389-692X. 
  

mailto:hakanturkkan@karabuk.edu.tr
mailto:receparslan@karabuk.edu.tr


Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar (İtalyan Çocuklar Örneği)  
 

17 

Giriş 

Osmanlı İmparatorluğu içinde çeşitli ırk ve dinlere mensup toplulukları bünyesinde 
barındırmıştır. Bunlar imparatorluğun bir unsuru olarak mevcut düzen içerisinde varlıklarını 
devam ettirmişlerdir. Bunun yanı sıra Osmanlı tebaasından olmayan fakat çeşitli sebeplerle 
Osmanlı topraklarında yaşamakta olan yabancı devlet tebaasına da rastlanmaktadır. Bunların bir 
kısmının diplomatik görevlerle Osmanlı topraklarında bulunduğu görülürken bir kısmının ticaret 
maksadıyla Osmanlı coğrafyasına geldikleri anlaşılmaktadır.  

İtalyanlar da gerek Anadolu gerekse İstanbul başta olmak üzere Osmanlı-Türk 
coğrafyasına gelmişlerdir. İtalya bir Akdeniz ülkesi olmasından dolayı Türkiye ile komşu olan bir 
ülkedir ve bu bağlamda Türk-İtalyan ilişkilerinin başlangıcı Türklerin Anadolu’yu yurt edinmeye 
başladıkları XI. yüzyıl dönemlerine kadar götürülebilir. İlk Türk denizcisi olan Çaka Bey’in 
Adalar Denizi’nde yürüttüğü faaliyetlerle başlayan ilişkiler Selçuklu ve Osmanlılar döneminde 
ticari ve askerî faaliyetlerle devam etmiştir. Türk-İtalyan ilişkileri XVI. yüzyıldan sonra kültürel 
alanda da gelişmiştir. XVII. yüzyıldan itibaren Türk-İtalyan ilişkileri Venedik ve Ceneviz gibi 
İtalya devletlerinin faaliyetleri nedeniyle zaman zaman gerginleşmiştir. Venedik ve Ceneviz 
devletlerinin ortadan kalkmasından sonra 1853 yılında başlayan Kırım Savaşı’na kadar Türk-
İtalyan ilişkilerinin düşük seviyede olduğu anlaşılmaktadır. Kırım Savaşı sırasında İtalyan 
devletlerinden Piemonte Krallığı İngiltere ve Fransa’nın desteğini kazanmak amacıyla Osmanlı 
Devleti ile müttefik olmuştur. Bu ittifak Türk-İtalyan ilişkileri açısından yeni bir başlangıç olsa 
da ilişkiler bir süre sonra bozulmuştur. 20 Eylül 1870’ten sonra İtalyan birliği sağlanmış ve 
İtalyanların Kuzey Afrika’daki Osmanlı topraklarına yönelik sömürgecilik faaliyetlerine 
girişmeleri Türk-İtalyan ilişkilerinin daha fazla bozulmasına neden olmuş, Birinci Dünya Savaşı 
sırasında da ilişkilerdeki gerginlik devam etmiştir. Bununla birlikte iki ülke arasındaki ticari, 
diplomatik ve kültürel ilişkiler devam etmiştir1. 

Yabancı bir ülkeye gelerek yaşamlarının bir kısmını ya da geri kalan kısmını geçirmek 
yetişkinler açısından olduğu kadar elbette çocuklar açısından da önemli bir durumdur. Bu 
bağlamda çocukların bulundukları yabancı ülkelerde karşılaştıkları iyi ya da kötü tecrübelerin 
gerek uluslararası ilişkiler anlamında gerekse sosyal tarih anlamında önemli ip uçları vermesi 
beklenir. Osmanlı Devleti topraklarına ecnebi olarak ifade edilen yabancı ülke vatandaşları elbette 
her dönemde çeşitli amaçlarla gelmişlerdir. Bunlar zaman zaman yoğunluk da göstermiştir. 19. 
yüzyıl ve sonrası bu anlamda Osmanlı ve Türkiye topraklarına yabancıların kısa ya da uzun süreli 
yaşamak amacıyla sıklıkla geldikleri bir dönemi ifade eder. Özellikle Avrupa ülkelerinden 
gelenler Türkler açısından ecnebi olarak sınıflandırılan kesimi teşkil etmektedir. İngiltere, 
Almanya, Fransa, Rusya ve çalışmanın konusunu teşkil edecek olan İtalya gibi ülkelerden 
gelenler bu anlamda mühimdir. Öyle ki bu ülkelerin vatandaşları Osmanlı topraklarına diplomatik 
veya ticari amaçlarla geldikleri gibi istihbarat ve misyonerlik maksadıyla da gelmişler ve 
eğitimden sağlığa pek çok sahada varlık göstermişlerdir. Osmanlı Devleti çoğunlukla Osmanlı 
topraklarında fesat çıkarmaya ve Osmanlı tebaasının devletle olan münasebetini kendi lehlerine 
bozmak amacı taşıyan bu faaliyetleri gözlemiş ve gerektiğinde engelleme yoluna gitmiştir. Bu 
bağlamda çocuklar meselenin görülmeyen bir yönü durumundadır. Osmanlı topraklarında hangi 
sebeple olursa olsun yaşamış olan yabancıların çocuklarının Osmanlı topraklarında nasıl bir 
yaşam sürdükleri, devletle ve halkla olan münasebetleri bir soru işaretidir. Çalışmada çeşitli 
sebeplerle Osmanlı topraklarında yaşamakta olan İtalya Devleti tebaasına mensup kimselerin 
çocuklarının Osmanlı topraklarındaki yaşayışları Osmanlı Devleti’nin son dönemi ve Cumhuriyet 
döneminin ilk yılları itibariyle arşiv belgelerine dayalı olarak ele alınacaktır. Çalışma arşiv 
belgelerine dayanarak sözü edilen münasebetlere dair ip uçları ortaya koymayı amaçlamaktadır. 
Bunun yanı sıra Osmanlı Devleti’nin yabancı çocuklara hususiyle İtalyan çocuklara yönelik 
tutumu ele alınacaktır. Başta eğitim meselesi olmak üzere İtalyan çocukların Osmanlı Devleti’nde 
yaşadıkları esnada karşılaştıkları seyahat, çalışma, geçim, iaşe ve yardım, asayiş ve sıhhiye gibi 
konular incelenmeye ve bu suretle Osmanlı makamlarının faaliyetleri ortaya konmaya 

 
1 Cantemur Türkan, “Türkiye -İtalya İlişkileri (1930-1950)”, Tarih ve Medeniyetler Tarihi 38. Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika 
Çalışmaları Kongresi, (10-15.09.2007), C.II Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Ankara, 2012, s. 779-714. 
 



  Hakan Türkkan - Recep Arslan / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

18 

çalışılmıştır. Eğitim konusunda Osmanlı makamlarının tutumlarının yanı sıra çalışmanın konusu 
olan İtalya Devleti’nin tutumu da çalışmanın mühim bir konusunu teşkil etmektedir. Bu noktada 
İtalya Devleti’nin İtalyan çocuklarının eğitimi meselesini diplomatik bir araç olarak kendi 
çıkarları doğrultusunda kullanıp kullanmadığı ortaya konmaya çalışılmıştır.  

Tabiiyet-Vatandaşlık Meselesi 

Tabiiyet, “Tebaa” kelimesinden türemiş olup tebaa ise bir kimse veya devletin emri altında olan 
kişi veya toplulukları ifade etmektedir2. Başka bir tanıma göre ise tabiiyet kişiyi bir millete veya 
devlete bağlayan siyasi ve hukuki bir bağ anlamına gelmektedir. Bu yönüyle benzer hatta aynı 
anlamı taşıdığı tartışmalı olmakla birlikte vatandaşlık kavramı zaman zaman tabiiyet yerine de 
kullanılmıştır3. Vatandaşlık tabiiyetten farklı olarak bir devletin ahalisi anlamına gelen4 aynı 
zamanda dinamik bir kavram olarak bir devlet çatısı altında eşit hak ve yükümlüklere sahip olan 
kişileri ifade etmektedir. Bu yönüyle vatandaşlık, kişilere birtakım haklar kazandıran ve 
yükümlülüklerle sorumlu kılan hukuki bir statü olduğundan tebaa ve tabiiyet kavramlarıyla 
farklılık arz eder5. 

Osmanlı Devleti’nde tebaa kavramının sınırları 1800’lerin ortalarına kadar İslam 
hukukuna uygun olarak yorumlanmıştır. İslam hukukunda insanların tümü tebaa olarak kabul 
edilmiştir. Bununla birlikte vatandaş-yabancı ayırımı dini esaslara göre Müslim ve gayrimüslim 
olarak sınıflandırılmıştır. Dolayısıyla Osmanlı Devleti’nde tabiiyet konusunda herhangi bir 
kanuni düzenleme yapılmamıştır. Osmanlı Devleti’nde tabiiyet konusunda yapılan ilk kanuni 
düzenleme 1869 yılında “Tabiiyet-i Osmaniye Kanunnamesi”dir. Osmanlı Taiiyet Kanunu, 1851 
tarihli Fransız Vatandaşlık Kanunu örnek alınmak suretiyle hazırlanmıştır. Bu itibarla Osmanlı 
Devleti’nin ilk tabiiyet kanunuyla İslam hukuk ve anlayışının dışına çıkılmış ve Fransa’dan örnek 
alınan vatandaşlık sistemi esas alınmaya başlamıştır6. Osmanlı Devleti’nde gayrimüslimler 
kapitülasyonlardan faydalanmak maksadıyla ve sırf menfaat sağlamak için kolayca ve gelişigüzel 
bir surette yabancı devletlerin vatandaşlığına geçebilmişler ve ihtiyaç duyduklarında yabancı 
devlet vatandaşlığını Osmanlı Devleti’nde kullanabilmişlerdir. Bu durumun kontrolden çıkması 
üzerine sözü edilen 1869 tarihli tabiiyet kanunu yürürlüğe konmuştur. Kanunnameye göre 
çocukların vatandaşlığını belirleme hususunda kan bağı esas kabul edilmiştir. Ancak zaman 
zaman doğum yeri de çocuğun tabiiyeti konusunda esas alınmıştır. Çocukların vatandaşlık 
statüleriyle ilgili olarak 1869 tarihli Tabiiyeti-i Osmaniye Kanunnamesinin birinci maddesinde; 
“Valideyni veyahut yalnız validi tabiiyeti Devlet-i Aliyye’de bulunduğu halde tevellüd eden eşhas, 
Devlet-i Aliyye tebaasından mâduttur” ifadesi yer almaktadır. Buna göre anne ve babası veya 
yalnızca babası Osmanlı tebaası olan çocuklar Osmanlı Devleti tebaasından kabul edilmişlerdir. 
Söz konusu madde ile Osmanlı topraklarında doğup doğmadıklarına bakılmaksızın ve kan bağı 
esas alınmak suretiyle anne ve babası veya yalnızca babası Osmanlı tabiiyetinde olan çocuklar 
Osmanlı vatandaşı kabul edilmişlerdir. Bu bağlamda eğer çocuğun annesi başka bir ülke 
tebaasından ise babasının Osmanlı tebaasına mensup olması çocuğun da hukuken Osmanlı tebaası 
sayılması için yeterli görülmüştür7. 

Konuyla ilgili belgelerde gerek Osmanlı Devleti gerekse İtalya Devleti için “tebaa ve 
tabiiyet” ifadeleri kullanılmaktadır. Bu bakımdan çalışma boyunca vatandaşlık kavramı yerine 
çoğunlukla tebaa ve tabiiyet kavramları tercih edilecektir. Ancak Cumhuriyet dönemine ait olay 
ve belgeler söz konusu olduğunda vatandaşlık kavramı da kullanılacaktır.  

Çalışmanın konusunu teşkil eden İtalya Devleti tebaasından olan aileler ve çocuklarının 
Osmanlı Devleti ile münasebetlerinde karşılaşılan ilk mesele tabiiyet ve buna bağlı hususlar 
olmuştur. Bu bağlamda İtalya tebaasından kimselerin Osmanlı topraklarına geldiklerinde Osmanlı 
tabiiyetine başka bir ifadeyle Osmanlı vatandaşlığına geçmek istemeleri veya tam tersi Osmanlı 

 
2 Abdullah Yeğin, vd., Osmanlıca - Türkçe Ansiklopedik Büyük Lûgat, Türdav Yay., İstanbul, 1997, s. 950. 
3 Gülşen Ulukaya, “1869 Osmanlı Tabiiyet Kanunu ve Büyük Devletlerin Bu Kanuna Bakışı”, Anlambilim MTÜ Sosyal ve Beşeri 
Bilimler Dergisi, C. 2, S. 2, (2022), s. 137. 
4 Abdullah Yeğin, vd., a.g.e.,  s. 1031. 
5 Nazlı Töre, “Değişen Dünyada Vatandaşlık”, Uyuşmazlık Mahkemesi Dergisi,, S. 10, (2017), s. 554. 
6 Ulukaya, “a.g.m”, s. 137-139. 
7 Ali Aslan Topçuoğlu, “İslam Hukukunda ve 1869 Tarihli Tabiiyet-i Osmaniye Kanunnamesinde Çocukların Vatandaşlık Durumu”, 
Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, C. 12, S. 62, (2019), s. 1824. 



Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar (İtalyan Çocuklar Örneği)  
 

19 

tabiiyetinde bulunan kimselerin İtalya Devleti tabiiyetine geçmek istemeleri söz konusudur. Bu 
noktada ifade edilmesi gereken hususlardan biri de İtalya tebaası olarak ifade edilen bazı kişilerin 
aslen İtalyan değil Ermeni veya Yahudi asıllı olduklarıdır. Çalışma sırasında Ermeni veya Yahudi 
asıllı olanlar ile aslen İtalyan olanlar da belirtilecektir. Ancak aslen İtalyan olmasalar da tabiiyet 
olarak İtalya Devleti’ne mensup olanlar ve onların çocukları da İtalyan Çocuklar olarak 
zikredilecektir.  

Gerek aslen İtalyan gerekse İtalya Devleti tebaası olup Ermeni veya Yahudi asıllı olan 
kimseler ve çocuklarının tabiiyet yani vatandaşlık konusunda Osmanlı makamlarından birtakım 
taleplerde bulundukları görülür. Bu talepler çoğunlukla İtalya tabiyyetinin kabul edilmesi ya da 
Osmanlı tabiiyetine geçmeye yöneliktir. 

1889 yılında Tekfurdağı İtalya Konsolosluğu’nun tercümanı David Tefosi öldükten sonra 
çocukları Jozef ve Leon kendilerinin İtalya vatandaşı olduklarının kabul edilmesini istemiştir. 
Fakat aslen Yahudi olan bu kimselerin İtalya vatandaşı oldukları konusunda tereddüt oluşmuştur. 
Fakat Osmanlı makamlarının bu konuda elde ettiği bilgi ve belgeler bu kimselerin Avusturya 
vatandaşı olduklarını işaret etmiştir. Ayrıca yerel makamlardan edinilen bilgiler bu kişilerin İtalya 
Konsolosluğu tercümanlığında hizmet ettiklerini doğrulamış, yerli memurlar ve Musevi 
Mahallesi muhtarı tarafından verilen bilgilerde de David ve oğullarının İtalya tebaasından 
tanınmakta oldukları bilgisi verilmiştir. Bu nedenle sözü edilen kimselerin İtalya tebaası olarak 
tanınması yoluna gidilmiştir8. 

1890 yılına ait bir örnekte ise yine Musevi cemaatine mensup olan Haim isimli bir şahıs 
İtalya vatandaşlığından Osmanlı tabiiyetine geçmiştir. Ancak çocukları halen İtalya vatandaşı 
olarak kaldıklarından çocuklarının da Osmanlı tabiiyetine kabul edilmeleri için Tabiiyet 
Müdürlüğü’ne başvurmuştur9. 

Osmanlı vatandaşı olup Berlin’de ikamet eden Covanni ve Meyoton ise İtalyan 
vatandaşlığına geçmek için Osmanlı makamlarına müracaat etmişlerdir. Talepleri kabul edilmiş 
olmakla birlikte çocuklarının 20 yaşına kadar “Terk-i tabiiyet” etmelerine yani Osmanlı 
tabiiyetinden İtalya tabiiyetine geçmesine izin verilmeyerek haklarında Osmanlı tebaası 
muamelesi yapılacağı bildirilmiştir10. Osmanlı Devleti’nin çocuklar konusunda böyle bir karar 
vermesinin dönemin tabiiyet kanunlarına dayandığı ve çocuklar konusundaki hassasiyete işaret 
ettiği düşünülebilir. 

1894 yılında Bingazi’de Fransız Konsolosluğu’nun gözetiminde bulunan Katolik 
Kilisesi’nde görevli olan İtalyan tebaasından rahip ve rahibelerin Zenci çocukları esir olarak 
Napoli’ye kaçırdıkları ve Avrupalılara sattıkları anlaşılmıştır. Cozab isimli rahibin, bölgedeki 
Katolik Kilisesi’nin hâmisi durumundaki Fransızlar tarafından da bu konuda uyarılması dikkat 
çekicidir. Osmanlı Devleti kaçırıldıkları bilinen üç zenci çocuğun kurtarılmasına çalışmıştır. 18 
Temmuz 1309/30Temmuz 1893 tarihinde Bingazi Meclis-i İdaresi adı geçen rahibin 
uzaklaştırılmasını talep etmiştir11. Bu uzaklaştırmanın görevden uzaklaştırma mı yoksa Osmanlı 
topraklarından uzaklaştırma mı olduğu konusunda netlik olmamakla birlikte Osmanlı 
topraklarından uzaklaştırma olma ihtimali de bulunmaktadır. 

Trablusgarp Savaşı yıllarında İtalyanlar Derne ve Bingazi’den yüzlerce insanı İtalya’ya 
sürmüştür. Bu nedenle pek çok kadın ve çocuk sefalete düşmüş olduğundan Osmanlı Devleti bu 
durumu durdurmak ve karşılık vermek ihtiyacı duymuştur. Bu itibarla karşılık olarak 
Türkiye’deki İtalyanların da “mukabele-i bi’l-misl” yani misliyle karşılık verilerek sürülmesi 
düşünülmüştür. Bunun yanı sıra bu seçenek elde tutularak İtalyanların Derne ve Bingazi halkına 
yönelik tutumlarının sınırlandırılması veya durdurulması düşünülmüştür12. Bu bağlamda Kale-i 
Sultaniye civarında bulunan İtalyanların sınır dışı edilmeleri gündeme gelmiştir. Bununla birlikte 
dönemin Dahiliye Nezareti, İtalyan tebaası kadın ve çocukların Osmanlı topraklarını terk edip 

 
8 BOA, HR.TH, 234-103, Tarih: M.08.11.1889. 
9 BOA, HR.TH., 104-28., Tarih: M.26.11.1890. 
10 BOA, HR.TH., 247-1, Tarih: M.20.09.1900. 
11 BOA, DH.MKT., 162-33, Tarih: H.21.07.1311. 
12 MSB Askerî Tarih Arşivi, 110-9-1-5/24-100-16. 



  Hakan Türkkan - Recep Arslan / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

20 

etmemek konusunda serbest bırakılmalarına karar vermiştir. Bu karara istinaden Kale-i Sultaniye 
Mutasarrıflığı kadınlar ve çocuklar dışındakilerin sınır dışı edilmelerini sağlamıştır. Sınır dışı 
edilmek istemeyen bazı İtalyan tebaası ise Osmanlı tabiiyetine geçmek istemişlerdir. Buna bağlı 
olarak Osmanlı tabiiyetine geçip kalanların fi’l-asl / aslen İtalyan olmadıkları, Kale-i Sultaniye’de 
doğup büyümüş ahaliden aynı zamanda Musevi cemaatinden oldukları ifade edilmiştir. Bunların 
da dört kişiden ibaret oldukları verilen rakamlar arasındadır. Bunların daha önce İtalya 
vatandaşlığına geçmiş olmakla birlikte “..Kâr-u kisblerinden” yani işinden gücünden, kazanç ve 
ekmeklerinden olmamak gibi insanî bir bakış açısı ile ve bu durumda olanlarla ilgili net bir emir 
bulunmadığından sınır dışı edilmeyerek Osmanlı tabiiyetine geçmeleri sağlanmaya çalışılmıştır13. 
Buna bağlı olarak 1912 yılı dolaylarında İtalyan vatandaşı olan ancak Musevi cemaatine mensup 
Jozef İskanti, eşi ve çocukları Andre, Frederik ve Manoil ve kardeşi dilekçe vererek Osmanlı 
tabiiyetine geçmek istemişlerdir. Talepleri kabul edilmiş ve sicil defterine kayıtları yapılmıştır14. 

Osmanlı sınırlarında 1912 yılında İtalya Bandıralı Çitta Milano adındaki bir vapurda 
Cebeli Lübnan ahalisinden15 Virden Kari ismindeki bir kişinin karısı İstilahod Kari tarafından bir 
erkek çocuk dünyaya getirilmiş ve çocuğa Morino ismi verilmiştir. Çocuğun doğum belgesi İtalya 
Hariciye Nezareti tarafından Roma Sefareti’ne gönderilmiş ve Osmanlı makamlarına 
ulaştırılmıştır. 16 

İtalya vatandaşı olup Osmanlı topraklarında doğmuş olan çocukların Sicill-i Nüfusa bir 
yıl içinde kaydettirilmeleri yoluna gidilmiştir. Hasköy’de Piri Paşa Mahallesi’nde İtalya vatandaşı 
ve Yahudi olan Yakop isimli bir kişinin bir buçuk yaşındaki bir çocuğu vefat etmiştir. Vefat eden 
çocuğun devlete ve karantina kurumuna haber vermeksizin defnedilmesi üzerine bu konuda 
soruşturma başlatılmıştır. Konuyla ilgili yapılan araştırmalarda Yahudilerin doğum ve ölüm 
kayıtlarının düzenli tutulmadığı anlaşılmıştır. Sözü edilen kişinin İtalya vatandaşı olması bu 
konuda Osmanlı makamlarının bilgilendirilmesinde biraz daha gevşek davranıldığı sonucunu 
doğurmaktadır. Meselenin bir başka yönü ise bir yıl içinde doğum kaydının yaptırılması zorunlu 
olmasına rağmen kethüda ve cemaat başlarının doğum kaydı için alabilecekleri 20 para harç 
yerine çok fazla para talep etmeleridir. Bu durum doğum ve ölüm kayıtlarının tam olarak 
tutulamaması sonucunu doğurmuştur. 

Birinci Dünya Savaşı dönemine gelindiğinde 1916 yılında ise Kudüs’te yaşayan 
İtalyanlara diğer düşman devletler tebaasına uygulanan muamelenin uygulanacağı ve ikametleri 
uygun görülmeyenlerin ise sürgün edilmesi kararı alınmıştır. Ancak konsolosluğun da araya 
girmesiyle daha önce olduğu gibi kadın, çocuk ve yaşlıların bu karardan istisna tutulması söz 
konusu olmuştur17. Bu örneklerden de anlaşılacağı üzere Osmanlı Devleti makamları İtalyanların 
savaş halinde ve kasıtlı olarak yaptıkları ülkeden sürme hareketine karşılık sahip olduğu 
topraklardaki İtalyan tebaasının kadın ve çocuklarını düşünerek hareket etmiştir. Ancak aynı 
şekilde karşılık gördüğü söylenemez.  

Yine 1916 yılında bazı aileler çocuklarıyla birlikte Osmanlı tabiiyetine geçmeye 
çalışmışlardır. Örneğin İzmir’de ikamet etmekte olan İtalyan tebaasından Konstantin Karasu, 
çocuklarıyla birlikte Osmanlı tabiiyetine geçme talebinde bulunmuştur.18 Buna karşılık 
Türkiye’de yaşamakta olan bazı Yahudi ailelerin çocuklarıyla birlikte İtalyan vatandaşlığına 
geçmeye çalıştıkları görülür. Yeni Türk Devleti kurulduktan sonra ve Cumhuriyet döneminin ilk 
yıllarında da tabiyyet/vatandaşlık hususunda çeşitli taleplere rastlanır. Eylül 1923 tarihli belgede, 
Adana’da ikamet eden Vitali Hayim Yabis ile eşi ve çocuklarının İtalyan pasaportu aldıkları ve 
kendilerinin de İtalyan uyruklu olduklarını iddia ettiklerine dair bilgiler mevcuttur. Bu kişilerin 
Türkiye vatandaşı ve İzmir nüfusuna kayıtlı oldukları ifade edilerek “temin-i mütekaide” yani bir 
tür emeklilik maksadıyla İtalyan pasaportu alıp İtalyan vatandaşlığı iddiasında bulundukları ifade 
edilir. Verilen bilgilerden de anlaşılacağı üzere sözü edilen Vitali Hayim ve eşi Luna ile sekiz 

 
13 MSB Askerî Tarih Arşivi, 110-9-1-5/24-100.7, Osmanlı İtalyan Harbi, Tarih: M.20.12.1911. 
14 MSB Askerî Tarih Arşivi, 110-9-1-5/5-22-552, Osmanlı İtalyan Harbi (1911-1912), Tarih: M.09.06.1912. 
15 BOA, DH.MKT., 166-31, Tarih: H.02.05.1311. 
16 BOA, DH.SN.THR, 42-3, Tarih: H.07.05.1331. 
17 BOA, DH.EUM.5.Şb., 23-7, Tarih: H.06.06.1334. 
18 BOA, DH.EUM.ECB, 4-41, Tarih: 14.06.1334.  



Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar (İtalyan Çocuklar Örneği)  
 

21 

yaşındaki oğlu David’in 1920’li yıllarda İtalyan vatandaşlığına geçmeye çalışmalarında İtalya 
Devleti vatandaşlığının avantajlarının etkili olması muhtemeldir19. 

İzinsiz tabiiyet değiştirilmesi meselesi de söz konusudur. Bu durumunda dönemin tabiiyet 
kanunu gereğince vatandaşlıktan çıkarılmaları söz konusu olmuştur. 1936 yılında gerçekleşen bir 
olayda, çocuklarıyla birlikte dört kişilik bir aile olarak Rodos’tan İzmir’e gelmiş olan aslen Türk 
ancak İtalyan vatandaşı olan İbrahim ve çocukları 3529 Sayılı Kanunun 23. Maddesi gereğince 
31 Mart 1941 tarihinde Bakanlar Kurulu kararıyla Türkiye Cumhuriyeti vatandaşlığından 
çıkartılmışlardır. Bu ailenin vatandaşlıktan çıkartılmasında yabancı devlet emellerine hizmet 
etmeleri sebep olarak gösterilmiştir20.  

Belirtilmiş olan belgelerde verilen bilgilere dayanarak gerek Osmanlı Devleti döneminde 
gerekse Cumhuriyet döneminde tabiiyet/vatandaşlık konusunda gerçekçi bir tutum izlendiği 
görülür. Öyle ki tabiiyetten çıkarmak gerektiğinde kadın ve çocukların gözetilerek gerektiğinde 
Osmanlı topraklarında kalmalarına izin verilmesi yoluna gidilmiştir. Hatta Osmanlı tabiiyetinden 
çıkarılması düşünülen İtalya tebaası ve Musevi asıllı kimselerin Osmanlı topraklarındaki işlerinin 
ve geçimlerinin göz önünde bulundurulması hassas bir politika izlendiği anlamına gelmektedir.  

Seyahat ve Yer Değiştirme Meselesi  

İtalya vatandaşı ailelerin ve çocuklarının Osmanlı topraklarında çeşitli nedenlerle seyahat 
ettiklerine ve yer değiştirdiklerine şahit olunmaktadır. Bu seyahatler münferittir ve kitlesel bir 
yönü yoktur. Bununla birlikte İtalya vatandaşlarının Osmanlı topraklarında bir şehirden başka bir 
şehre gitmelerinde diplomatik veya şahsi nedenler söz konusu olabilmektedir. İtalyanların 
Osmanlı Devleti sınırlarında seyahat etmek için Osmanlı makamlarını bilgilendirmeleri veya 
gerekli durumlarda mürur tezkiresi türünden belgeler almaları söz konusudur. 

1899 yılında İtalya vatandaşı olup Tekfurdağı’nda ikamet eden Hayrebet Malakyanov 
isimli kişinin eşi Nazke ve oğlu Moss’un İstanbul’a gelmek için izin istedikleri ve bunun için 
İtalya Konsolosluğu’na başvurdukları görülür. Söz konusu kişilerle ilgili inceleme yapılmış ve 
İtalya vatandaşı oldukları anlaşılınca kendilerine mürur tezkiresi verilmiştir21. 

1910 yılında İtalyan Sefareti’nin iltimasıyla üst düzey bir İtalyan heyet eş ve çocuklarıyla 
Hazine-i Hümayuna bir ziyarette bulunmuşlardır. Sözü edilen heyette bulunan kişilerin görevleri 
ve isimleri şu şekildedir. 

- İtalyan Meclis-i Mebusan azasından/üyesinden Komandor Fani ve oğlu. 
- İtalyan Meclis-i Mebusan azasından/üyesinden …. ve oğlu. 
- Ayandan Profesör Dorante ve oğlu. 
- Hükümet memurlarından Doktor Antoro Lori. 
- Hükümet memurlarından Komander Penilli. 
- Dersaadet Konsolosu Şövalye Cayelli, üç oğlu ve kızı. 
- Konsolosluk memurlarından Mösyö Luri, Mösyö İlyo, Adriyano Pavori ve Antonyo … 
- İtalyan ileri gelenlerinden Büyük Komander Tini ve Doktor Albertini. 
- Doktor Miçelli ve kızı22. 

1915 yılında ise Bandırma’da misafir olarak bulunan İtalya vatandaşı 60 yaşında bir 
İtalyan kadın ve 12 yaşındaki oğlu Dersaadet’e gitmek talebinde bulunmuştur23. Başka bir örnekte 
ise İtalya vatandaşı olan Asfasya isimli bir şahsın seyahat için izin istediği görülür. İtalya 
vatandaşı olan bu şahsın çocuklarının Haydarpaşa’daki Alman mektebinde okudukları ve 
çocuklarını İstanbul’dan Mudanya’ya geçirmek için izin istediği görülür24. 1917 yılına ait bir 
belgede ise Laze kızı Boğaç ve çocuklarının Konya’daki esir karargâhından İstanbul’daki kocası 
Victor’un yanına gitmek istediği görülür. Onların İstanbul’a gitmek istemelerindeki sebebin ise 
geçimlerini sağlayacak bir gelirleri olmamasından dolayı geçim sıkıntısı çekmeleri olarak ifade 

 
19 CCA, 30-18-1-, Kararlar Daire Başkanlığı (1920-1928), 29.09.1923. 
20 CCA, 94-31-10/30-18-12, Kararlar Daire Başkanlığı (1928), Tarih: 16.04.1941. 
21 BOA, HR.TH., 230-73, Tarih: M.27.07.1899. 
22 BOA, TS.MA.E, 337-84, Tarih: H.01.03.1328. 
23 BOA, DH.EUM. 5. Şb., 18-37, Tarih: H.26.12.1333. 
24 BOA, DH.EUM.5.Şb., 112-23, Tarih: H.09.11.1335. 



  Hakan Türkkan - Recep Arslan / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

22 

edilmiştir25. 1918 tarihli bir belgede ise Şile’den Dersaadet’e yani İstanbul’a gelmek isteyen İtalya 
vatandaşı Mariya Lora ile iki çocuğuna yanlışlıkla seyahat varakası verildiği ifade edilmiştir. Bu 
varakanın yanlışlıkla verildiği ve İtalya’nın “Düvel-i mehazir”den yani sakıncalı devletlerden 
sayıldığı görülür. Bu sebeple İtalya vatandaşı kimselere seyahat belgesi verilmemesi yönünde 
yazışmalar gerçekleşmiştir26. 

Yine 1915 yılında Çatalcada Fortuna Çiftliği’nde çalışan İtalya vatandaşı Pietro Sopponi 
isimli şahsın eşi Miola Stopponi ile çocuklarının Ayastefanos’taki ikametine gitmek istedikleri 
görülür. Şahısların hava değişikliği için Çatalca’ya geldikleri ve evlerine geri dönmek için seyahat 
tezkiresi almaya çalıştıkları anlaşılmaktadır27. 1916 yılında ise İtalya tebaasından Romanica 
isimli biri ile çocukları Darıca’ya giderken kimlik belgeleri bulunmadığı için Gebze’de 
tutuklanarak karakola götürülmüşlerdir28. Verilen örneklerden hareketle Osmanlı makamlarının 
şahısların iyi hallerini dikkate aldığı  ve seyahat etmelerinde veya şehir değiştirmelerinde 
sakıncalı bir durum olup olmadığıyla ilgilendiği görülür. Trablusgarp Savaşı ve Birinci Dünya 
Savaşı dönemlerinin ise askerî ve diplomatik açıdan son derece gergin dönemler olmasından 
dolayı İtalyan tebaalı kimselerin seyahat etmeleri ve yer değiştirmelerinde de daha temkinli 
davranıldığı anlaşılmaktadır. 

İtalyan Aileler ve Çocuklarına Yönelik Geçim, İaşe ve Yardım Faaliyetleri 

İtalya vatandaşı olup Osmanlı topraklarında ve daha sonra Türkiye Cumhuriyeti Devleti 
sınırlarında ikamet etmiş olan aslen İtalyan olan ya da Ermeni ve Rum veya Yahudi asıllı olup 
İtalyan tebaası olan aileler ve çocukları kimi zaman geçim sıkıntısı yaşamışlardır. Bu durumda ya 
geçimlerini temin edebilecekleri ve yardım alabilecekleri bir yakınlarının yanına başka bir şehre 
gitmeye çalışmışlar veya Osmanlı Devleti makamlarından yardım talebinde bulunmuşlardır. Bu 
konuda sunulabilecek kayda değer bazı vakalar mevcuttur.  

1911 yılında Trablusgarp’ta açılmış olan İtalyan mekteplerinde okuyan çocukların bir 
kısmının fakir olması nedeniyle bu çocukların eğitimi için kitap, risale ve eğitim öğretim 
gereçlerinin ücretsiz verilmesi yoluna gidilmiştir29. 

İtalya Devleti himayesinde işletilen yetimhaneler de zaman zaman iaşe sıkıntısı yaşamış 
ve bu sıkıntının nasıl giderileceği konusu gündeme gelmiştir. Bu bağlamda 1912 yılında İtalyan 
kurumlarından olup kapatılmış olan yetimhanelerle İşkodra’da bulunan ve Salezyan rahipleri 
tarafından idare edilen yetimhanelerdeki yetimlerin iaşe sıkıntısı doğmuştur. Osmanlı makamları 
bu sıkıntının giderilmesi konusunda tedbirler düşünmüştür30. Sözü edilen yetimhanelerde görev 
yapan rahipler ve bazı görevliler kimi zaman Osmanlı Devleti aleyhine faaliyette bulunmuşlar ve 
yetimhanelerinde tuttukları çocuklar üzerinde misyonerlik faaliyetleri yürütmüşlerdir. Buna 
rağmen Osmanlı makamlarının söz konusu yetimhanelerde yaşanan iaşe sıkıntısını çözmeye 
çalışması dikkate değer bir husustur. 

1917 dolaylarında kocası Konya esir karargâhında doktor olan Laze’nin maişeti 
yetmediği ve geçim sıkıntısı yaşadığı için çocuklarıyla birlikte İstanbul’dan kocasının yanına 
gitmeye çalıştığı görülür. Bunların bakacak kimseleri ve geçinecek gelirleri bulunmaması 
nedeniyle doktor olan eşinin yanına gitmeye çalıştığı görülür. Bu kimselerin devletçe herhangi 
bir kötü halleri görülmediği ve taleplerinin yerine getirilmesi talep edilmiştir31. Bundan da 
anlaşılmaktadır ki Türkler kişilerin ırk veya dinlerini göz önünde tutarak peşin hükümler vermek 
yerine hangi din veya ırktan olursa olsun iyi hallerine göre çoğunlukla lehlerinde hareket etmeye 
çalışmışlardır. 

İtalyan tebaasından olup fakir ve yardıma muhtaç vaziyette olan bazı kimseler konusunda 
Osmanlı makamları ile İtalya’nın Osmanlı topraklarındaki temsilciliklerinin iletişime geçtikleri 
de görülür. Örneğin 1914 yılında İtalya tabiiyetinde bulunan Remo Vaccaro isimli şahsın fakir 

 
25 BOA, DH. EUM. 5.Şb., 49-24, Tarih: H.10.02.1336. 
26 BOA, DH.EUM. 5.Şb., 62-6, Tarih: H.28.08.1336. 
27 BOA, HR.SYS., 2129-27, Tarih: M.19.09.1915.  
28 BOA, HR.SYS., 2130-23, Tarih: H.19.01.1916. 
29 BOA, MF.İBT, 324-41, Tarih: H.21.05.1329. 
30 BOA, BEO, 1071-305303, Tarih: H.27.08.1330. 
31 BOA, DH. EUM.5.Şb., 49-24, Tarih: H.10.02.1336. 



Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar (İtalyan Çocuklar Örneği)  
 

23 

aynı zamanda yetim olduğu beyan edilmiş ve kendisine yardım edilmesi istenmiştir. Böyle bir 
bilginin İtalya Sefareti tarafından Osmanlı makamları ile paylaşılması bu konuda bir adım 
atılması yönünde beklentiden kaynaklanmaktadır32. 

Osmanlı Devleti’nde görev yapmış olan İtalyanların İtalya’da olan eş ve çocuklarının 
hukuklarının gerektiğinde Osmanlı makamları tarafından gözetildiği anlaşılmaktadır. Öyle ki 
İtalya vatandaşı olup hırsızlık suçu nedeniyle hapishaneye düşmüş olan Antonyo Toskano’nun 
hapishane-i umumi hastanesinde öldüğü ve geride bir kız bir erkek olmak üzere iki çocuğu 
sahipsiz kalmıştır. Zabtiye tarafından kançılaryasına bilgi verilmiş ve oradan gönderilen Katolik 
ruhani heyet tarafından Katolik usullerine göre cenazesi defnedilmiştir. Bu suretle ölen İtalyan 
vatandaşı şahsın çocukları da İtalyan yetkililere teslim edilmiştir33. Yine İtalyan tabiiyetinde olan 
Üsküdar Bimarhanesi/Hastanesi Sertabibi iken vefat eden Doktor Moncerni Lui’nin İtalya’nın 
Milano şehrindeki eşi ve iki küçük çocuğuna mülkiye tekaüd sandığından maaş bağlandığı 
görülür. Hatta Madam Moncerni fakir durumda olduğu için belgelerin tasdiki için gerekli olan 
harcı bile ödeyemez duruma düşmüştür. Bu nedenle tasdik-i harcın bile “Lutfen ve merhameten 
mezkûr vekaletnamenin meccanen tasdikine himmet buyurulması” yani belgelerin harç 
alınmaksızın tasdik edilmesi talep edilmiştir34. Osmanlı makamlarının İtalyan tebaası olan hatta 
Osmanlı topraklarında bile yaşamayan bu ailenin ve çocuklarının mağduriyet yaşamaması 
amacıyla her türlü kanuni yolu denemeye çalıştığı anlaşılmaktadır.  

Belgelerde yer alan bilgilerden anlaşıldığına göre Osmanlı makamlarının İtalyan aileler 
ve çocuklarının geçim sıkıntısı yaşamaları halinde mağduriyetin giderilmesi yolunda iyi niyetli 
bir tavır ve politika sergilediği açıkça anlaşılmaktadır. Gerek Osmanlı döneminde gerekse 
Türkiye Cumhuriyeti döneminde bu anlayışın aynı şekilde devam ettiği görülür.  

Cumhuriyet döneminin ilk yıllarına ait çeşitli bilgi ve belgeler ışığında İtalyan tebaasına 
mensup ailelere, hasta veya çocuklara bireysel veya toplu olarak bazı yardımlarda bulunulduğu 
görülür. Bu bağlamda İtalya Sefareti ile Türk makamları arasında, yetim ve dul aylıklarının 
ödenmesi konusunda, 25 Teşrin-i Evvel 1341 tarihinde gerçekleşmiş olan haberleşmeler örnek 
verilebilir. Buna göre vefat eden Giovanni Znotti isimli kişinin ödenmemiş olan bir miktar 
maaşının ailesine ödenmesi gündeme gelmiştir. Verilen örnek yardımdan ziyade hak edilmiş bir 
ücretin ödenmesi olmakla birlikte dul ve yetimlerin haklarının iadesinin sağlanması açısından 
mühimdir35. 

Cumhuriyet döneminde Türkiye’nin Kızılay aracılığı ile İtalyan çocuk ve hastalara çeşitli 
yardımlarda bulunulmuştur. 1941 yılında yapılan bu yardımların hangi sebeple yapıldığına dair 
net bir bilgi yoktur. Kızılay’ın bu yardımıyla Türkiye, Rodos’ta bulunan hasta ve çocuklara 5.000 
liralık gıda yardımı yapmıştır.  

5.840 kilo pirinç,  

2.200 kilo Zeytinyağı,  

1.500 kilo şeker 

2.000 kilo balık  

60 adet (canlı hayavan) keçiden oluşan bu yardım gerekli resmî işlemleri tamamlandıktan 
sonra Marmaris Limanı’ndan Rodos’a sevk edilmiş ve İtalyan Kızılhaçı’na teslim edilmiştir.36 

Osmanlı Topraklarındaki İtalyan Çocuklara Yönelik Eğitim Faaliyetleri  

İtalyan tebaası çocukların Osmanlı topraklarında bulundukları esnada eğitimleri mühim 
konulardan biridir. Eğitim faaliyetlerinin hem İtalya Devleti açısından hem de Osmanlı Devleti 
ve Osmanlı topraklarında yaşayan İtalyan çocuklar açısından dikkat çekici yönleri mevcuttur. 

 
32 BOA, HR.SFR.04, 878-69, Tarih: M.26.08.1914. 
33 BOA, BEO, 1170-87710, Tarih: H.14.03.1316. 
34 BOA, HR.UHM., 286-29, Tarih: M.15.03.1893. 
35 BOA, HR.İM., 169-67, Tarih: M.17.12.1925. 
36 CCA, 30-10/178-234-21, Tarih: 17.03.1941. 



  Hakan Türkkan - Recep Arslan / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

24 

Eğitim konusu İtalyanların kendi tebaası dışında Osmanlı gayrimüslim ve Müslüman ahalisi 
açısından da önem arz etmektedir.  

İtalyanların Osmanlı topraklarında eğitim maksadıyla bulunan bazı grupları vardır. 
Karmelitan Cemiyeti, bir işçi derneği olan La Societa Operaia, Katolik Domicaine’ler, 
Conventüel Rahipleri, İvrea Rahipleri, Salesien Rahipleri ve Dante Alighieri Enstitüsü bu 
grupların başta gelen ve en çok bilinenleridir. 1870’li yıllarda İtalyan Birliği kuruluncaya kadar 
İtalyan çocuklar Osmanlı topraklarındaki Fransız okullarına devam etmişlerdir. Fakat İtalyan 
Birliği kurulduktan sonra İtalya Katolik okullar üzerinde söz sahibi olmaya çalışmış ve bunun 
için mücadele etmiştir. İtalyanlar yürüttükleri eğitim faaliyetleriyle İtalyancayı öğretmek ve 
yaygınlaştırmak ve Osmanlı topraklarında yaşayan İtalyan çocuklarını kendi kültürlerine uygun 
olarak yetiştirmek istemişlerdir37. İtalyanların okullar konusunda vermiş olduğu mücadele aslında 
Fransızların okullar yoluyla elde etmiş olduğu nüfuzu önlemeye yöneliktir. Öyle ki Osmanlı 
topraklarında   yeterli sayıda İtalyan okulu olmaması nedeniyle Osmanlı topraklarında doğup 
büyüyen İtalyan çocuklar İtalyanca yerine Fransızca öğrenmeye başlamışlardır. İtalyancanın 
İtalyanlar tarafından bile öğrenilmemeye başlaması nedeniyle İtalyanlar kendi dil ve kültürlerini 
aktarmak ve geliştirmek için dil kurslarıyla geniş kitlelere ulaşmaya ve Osmanlı topraklarında 
daha fazla okul açmaya çalışmışlardır38. Bu amaçla İtalyancanın okullarda ders programlarına 
konulması için çaba göstermişler ve bu sayede Mekitarist Ermeni Mektebi ve İzmir’de bulunan 
Rum Mektebi’nde İtalyanca resmen ders olarak okutulmaya başlamıştır. 19. yüzyılın ikinci 
yarısından itibaren İtalyan Hükümeti okullara büyük miktarlarda para ayırmıştır. Buna bağlı 
olarak başta İzmir olmak üzere Osmanlı topraklarında bulunan İtalyan okullarının sayısı artmış 
ve bu okullar daha nitelikli hale gelmeye başlamıştır39. 

İlknur Polat, 1861-1912 yılları arasında açılmış olan on altı tane İtalyan okulunun tespit 
edilmiş olduğunu ifade etmiştir. Buna göre sözü edilen tarihler arasındaki İtalyan okulları 
kronolojik sıra ile şu şekilde sıralanabilir: 

1861 İtalyan Erkek Okulu 

1863 İtalyan Okulu (Hatay’da karma okul) 

1864 Kurs 

1870 İtalyan Kız Okulu (Ağahamamı’nda anaokulu ve ilkokul) 

1880 İtalyan Okulu (Büyükdere’de karma ilkokul) 

1881 Bakırköy İtalyan Okulu (karma ilkokul) 

1884, İtalyan İlkokulu (Yedikule’de karma okul) 

1885 İtalyan Erkek Okulu (Beyoğlu’nda ilkokul ve Teknik Ticaret Okulu) 

1889 Kurs 

(?) St. Maria Kilise Okulu 

1893 Sacre Coeur İtalyan Kız Okulu (Yeşilköy) 

1902 İtalyan Erkek Okulu (Büyükdere’de ilkokul) 

1903 Giustiniani Okulu (Galata) 

1906 San-Pietro İtalyan Kız Okulu (İtalyan Hastanesi merkez binasında) 

1910 İtalyan Lisesi (Beyoğlu) 

1912 İtalyan Kız Okulu (Kadıköy’de bütün öğrencileri erkek)40. 

 
37 Halil Özeçoğlu, “Modernleşme Sürecinde İzmir’de İtalyanların Eğitimi”, Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, C. 7, S. 16, 
(2008), s. 3-18. 
38 İlknur Polat, “Türk-İtalyan İlişkileri Çerçevesinde İtalyan Okulları”, Atatürk Yolu Dergisi, C. 1 S. 4, (1989),  s. 563-575. 
39 Özeçoğlu, “a.g.m”, s. 3-18. 
40 Polat, “a.g.m”, s. 572-573. 



Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar (İtalyan Çocuklar Örneği)  
 

25 

İtalyan okulları çoğunlukla İstanbul’da toplanmıştır. Fakat İzmir ve Hatay’da da İtalyanların 
yoğun bir okullaşma faaliyeti mevcuttur. Bunun yanı sıra Beyrut, İşkodra, Selanik, Dıraç, 
Bingazi, Derne, Humus ve Trablusgarp gibi şehirlerde de İtalyan okulları açılmıştır. Okul açılan 
bölge ve şehirler göz önünde bulundurulduğunda İtalya Devleti, kolonilerinin bulunduğu veya 
ekonomik, siyasi ve dini yönden önemli gördüğü yerlerde okullar açmaya çalışmıştır. Örneğin 
Beyrut’ta ticari faydalarından dolayı okul açarken Trablusgarp ve Bingazi gibi şehirlerde siyasi 
açıdan faydalanmak amacıyla okul açılması yoluna gidilmiştir. Bu okullara Robert Koleji 
örneğinde olduğu gibi Müslüman öğrencilerin alınmasına dair net bir şey söylenemez41. Ancak 
gerek Müslüman gerekse gayrimüslimlerin çocuklarını İtalyan okullarının da içinde bulunduğu 
yabancı okullara göndermeye çalıştıkları ancak Osmanlı makamlarının bunu pek de hoş 
karşılamadığı anlaşılmaktadır.  

Çeşitli sebeplerle Osmanlı topraklarında bulunmuş olan İtalyan tebaası veya İtalyan asıllı 
aileler ve çocuklarının eğitim meselesine dair münferit örnekler de mevcuttur.  

Daha önce belirtildiği üzere İtalyanlar özellikle 19. yüzyılın ikinci yarısından sonra ve 
nüfuz mücadelesinin bir parçası olarak Osmanlı Devleti’nin pek çok şehrinde eğitim kurumları 
açmışlardır. Söz konusu eğitim kurumları öncelikle İtalya Devleti vatandaşı olan ailelerin 
çocuklarına yöneliktir. Ancak açıldığı bölgelerde bulunan Müslüman ya da gayrimüslim ahalinin 
çocuklarının bu okullara alınmaları özellikle teşvik edilmiştir. 1860’lı yıllarda Osmanlı 
Devleti’nin başkenti İstanbul’un Beyoğlu semtinde de bir İtalyan mektebi açılmıştır42. Yine 
Büyükdere’de sağır kız çocukları için bir İtalyan mektebi açılmış hatta mektebin genişletilmesi 
ve çocukların jimnastik yapabilecekleri aynı zamanda teneffüs mahalli olarak kullanılabilecek bir 
yerin yapılması için girişimlerde bulunulmuştur.43  

İtalya Devleti Osmanlı topraklarında bulunan İtalya vatandaşı çocukların eğitimi için 
1904 yılında İzmir’de bir İtalyan mektebi açmak için ruhsat alma girişiminde bulunmuştur. Bu 
konuda İtalyan Sefareti’nin talebiyle Meclis-i Mahsus-ı Vükela kararıyla söz konusu mektebin 
İslam mahallesinde ya da sakıncalı bir yerde yapılmayacağından emin olunması istenmiştir. 
Yapılacak olan İtalyan kız mektebinde yalnızca İtalyan çocukların okutulması istendiğinden 
okulun yapılacağı bölgede ne kadar İtalyan vatandaşı ve bunların ne kadar çocuğunun bulunduğu 
tespit edilmeye çalışılmıştır. Yapılan çalışmalar sonucunda okulun Hristiyan mahallesinde 
yapılacağı anlaşılmıştır. Ayrıca bölgede 5.000 İtalyan nüfusun yaşadığı ve bunların 350 dolayında 
çocuğunun bulunduğu tespit edilmiştir44. İzmir’de 1924 yılında da bir İtalyan yetimhanesi mevcut 
olup söz konusu yetimhanenin kapatılması gündeme gelmiştir. Yetimhanede kalan çocukların tam 
sayısı ve İtalyan mı yoksa Osmanlı tebaası ya da başka bir yabancı ülke tebaasından çocuklar mı 
oldukları konusunda net bir bilgi yoktur. Ancak yetimhanenin kapanması sonrasında açıkta 
kalacak çocukların barınmaları konusunda devletten bir yardım beklendiği görülür45. 1914 
dolaylarında Konya Vilayeti’ne bağlı Antalya Sancağı’nda İtalyanlar tarafından bir okul açılmak 
istenmiş fakat Antalya’da ikamet eden İtalyanların sayısının az ve bunların tahsil çağında olan 
çocuklarının yalnızca altı tane olması sözü edilen okulun açılmamasına sebep olarak 
gösterilmiştir. Gerek İtalya’nın gerekse Amerika Birleşik Devletleri başta olmak üzere çeşitli 
ülkelerin muhtelif Osmanlı şehirlerinde açtıkları okulların genellikle misyonerlik, istihbarat ya da 
Osmanlı vatandaşlarını fesada uğratarak devlete karşı kışkırtmak amacını taşıdığı görülür. Bu 
durum Osmanlı makamlarını sözü edilen okullara karşı temkinli davranmaya itmiştir. Osmanlı 
makamları aynı düşünce ile İtalyan mekteplerine karşı da temkinli olmuştur. Bu yüzden gerek 
Müslüman gerekse gayrimüslim Osmanlı tebaası çocuklarının İtalyan mektebine gitmelerini hoş 
karşılamamış hatta engellemeye çalışmıştır. Bu itibarla Osmanlı makamları Müslüman çocukların 
sözü edilen İtalyan mekteplerine gitmelerini menetmiştir. Osmanlı tebaası olan Hristiyanların 
çocuklarının gitmelerini de hoş karşılamayarak onların İtalyan mektebine devamlarının ruhani 
reisleri aracılığıyla engellenmesi istenmiştir46. Ayrıca söz konusu okullarda eğitim gören 

 
41 Polat, “a.g.m”, s. 573. 
42 BOA, HR.MKT, 356-23, Tarih: 03.05.1277. 
43 BOA, BEO, 690-51691, Tarih: 18.04.1313. 
44 BOA, Y.EE.KP, 22-2171, Tarih: 05.07.1322; BOA, Y.EE.KP, 22-2176, Tarih: 08.07.1322. 
45 BOA?, HR.İM., 241-112, Tarih: M. 28.06.1924. 
46 BOA, DH.İ.D., 154-10, Tarih: 14.05.1332. 



  Hakan Türkkan - Recep Arslan / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

26 

çocukları sıkı bir takip altında tutmuştur. Örneğin, İşkodra’daki İtalyan mektebinde eğitim gören 
Katolik mezhebine mensup talebelerden Levik Kalik adındaki çocuğun eşyaları arasında beş tane 
muzır yani zararlı kitap bulunmuş ve bu konuda inceleme başlatılmıştır47. 

İtalyanlar çeşitli Balkan şehirlerinde okullar açarak eğitim müesseselerini 
yaygınlaştırmayı amaçlamışlardır. Bu amaçla İşkodra, Makedonya, Avlonya, Yanya, Draç, 
Üsküp, Pravişte, Preveze, Tekfurdağı ve Dedeağaç gibi şehirlerde İtalyan okulları açılmıştır.  
Sözü edilen okullarda İtalyan uyruklu öğrenciler bir yana aslında bölgenin özellikle Müslüman 
çocuklarını bu okullarda tahsil görmeye teşvik etmişlerdir. Bu minvalde İtalya Devleti 
Makedonya’da Cizvit teşkilatı sayesinde Katolik misyonerlerinin kontrolünde bir okul açmıştır.  
Bu okul sayesinde İtalyan lisanını ve bölgedeki ahaliye İtalyan siyasi düşüncelerini yaymak 
amaçlanmıştır. Bu faaliyetlerde Müslüman ahalinin yanı sıra Hristiyan ahalinin çocukları da hedef 
alınmıştır. Osmanlı Devleti bu tür faaliyetlerden rahatsız olmuş ve tedbirler almanın yollarını 
aramıştır48. İtalyanlar İşkodra’da da bir okul açarak İtalyan çocukların yanı sıra yerli Hristiyan 
çocukların eğitimlerine de müdahil olmuşlardır. İtalya Hükümeti bu okula her yıl 50 Fransız altını 
yardımda bulunmuştur. İtalyanların bu okulda ilim ve fen ile ilgili ciddi bir eğitim yapmadıkları 
gibi verdikleri yardım karşılığında İtalya Kralı’nın resminin asılmasını istemişlerdir. Ancak bu 
istek İşkodra ve Manastır’daki rahipler tarafından kesin bir dille reddedilmiştir. Bu yüzden İtalya 
Hükümeti İşkodra’da başka bir okul açarak “Ulum-ı iptidaiye” yani temel bilimler, müzik ve 
Avrupa lisanlarına yönelik eğitim vermeyi hedeflemişlerdir. Okula bir müdür ve üç öğretmen 
atanmış fakat İşkodra’daki rahipler bu okulu “Mecusi mektebi” olarak nitelendirmişler ve 
Hristiyanların çocuklarını bu mektebe göndermemelerini ve rahiplere itaat etmelerini 
istemişlerdir49. Bundan da anlaşılacağı üzere İtalyan mekteplerine İtalyan tebaası ve İtalyan asıllı 
çocukların devamlarında bir mahzur görülmemiştir. Fakat Müslüman çocukların hatta Hristiyan 
çocukların bile bu okullarda okutulması sakıncalı görülmüştür. Bu konuda bizatihi bölgenin 
Hristiyan rahiplerinin çocukların gönderilmesine karşı çıkmaları İtalyanların bölgede hoş 
karşılanmadığı anlamına gelmektedir.  

Yine İşkodra’da eğitim faaliyetinde bulunan bir İtalyan yetimhanesinin kapatılması 
gündeme gelmiştir. Söz konusu yetimhanede kalan 60 çocuğun nerede kalacakları, iaşe ve 
bakımlarının nasıl sağlanacağı sorusu gündeme gelmiş ve bu konudaki masrafların Osmanlı 
Devleti hazinesinden karşılanması talebinde bulunulmuştur50. 1900’lü yılların başlarında 
İşkodra’da Mirdita Apati isimli biri bu sırada 500-600 lira harcayarak büyük bir okul binası 
yaptırmış ve bu okula Latin çocukları kaydederek İtalyanca eğitim vermiştir. Okulun yaklaşık 20 
öğrencisinin bulunduğu ve resmî makamlardan ruhsat alınarak yaptırıldığı iddia edilmiştir. Fakat 
okulun yapımı ve açılması konusunda Osmanlı yerel makamlarına herhangi bir bilgi verilmediği 
anlaşılmaktadır51. 1904 yılında yine bir Balkan şehri olan Yanya Vilayeti’ne bağlı Avlonya’da 
açılmış olan İtalyan mektebine de Osmanlı tebaası olan Müslüman ve gayrimüslim ahalinin 
çocukları rağbet etmiştir. Maarif Nezareti Osmanlı tebaasına mensup çocukların gerek İtalyan 
gerekse diğer ecnebi okullara gönderilmemesi konusunda yerel makamların gerekli tedbirleri 
almamasından şikayetçi olmuştur. Bununla birlikte Avlonya’da bu okullara devam etmekte olan 
Rum çocukların devamları da yine Rum ruhani heyetleri tarafından yasaklanmıştır52. Osmanlı 
Devleti Draç şehrinde açılmak istenen bir İtalyan mektebinin Maarif Nizamnamesine uyması, 
Osmanlı tebaası Müslüman çocuklarını kabul etmemesi ve hususiyle Müslüman bir mahallede 
açılmaması şartını öne sürmüştür. Osmanlı tebaasının ecnebi mekteplere rağbet etmemesi için 
mevcut okulların iyileştirilmesi ve ecnebi mekteplerle rekabet edebilecek yeni okulların açılması 
gerektiği itiraf edilmiştir53. İtalyanların Üsküp’te açtıkları okulun ise gizli yollardan açıldığı ve 
ruhsatsız olarak faaliyet gösterdiği Kosova Vilayeti Maarif Müdürlüğü’nden bildirilmiştir. Balkan 
şehirlerindeki diğer okullarda da görüldüğü üzere İtalyanlar Üsküp’te açmış oldukları okula da 

 
47 BOA, TFR-I-İŞ, 7-609, Tarih: H.12.06.1325.  
48 BOA, YPRK-BŞK, 13-82-0., Tarih: 30.12.05. 
49 BOA, Y.PRK.TKM., 14-43, Tarih: 15.06.1306.  
50 BOA, BEO, 4071-305303, Tarih: 27.08.1330. 
51 BOA, DH.MKT, 777-35, Tarih: H.21.07.1321. 
52 BOA, BEO, 2378-178290, Tarih: 14.05.1322; BOA, BEO, 2426-181878, Tarih: 01.08.1322. 
53 BOA, DH.MKT., 2735-69, Tarih:18.01.1327. 



Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar (İtalyan Çocuklar Örneği)  
 

27 

Osmanlı tebaasından özellikle de gayrimüslim çocukların gönderilmelerini amaçlamışlardır54. 
İtalyanlar 1895 yılında Pravişte şehrinde de bir okula sahip olup, burada zengin İtalyan çocukları 
okutulmuştur. Ruhsatsız olarak açılmış olan bu okulda eğitim öğretime ruhsat alınmaksızın 
başlandığı ve devam edildiği için okulun kapatılması hususunda Maarif Müdürlüğü talepte 
bulunmuştur55. Preveze’de bulunan İtalyan mektepleri de diğer Balkan şehirlerinde olduğu 
şekilde Osmanlı tebaası Müslüman veya gayrimüslim çocukları okula kabul etmişlerdir. Osmanlı 
makamları bunu önlemek için diğer şehirlerde olduğu gibi Preveze’de tedbirler alma yoluna 
gitmiştir. Bu bağlamda Preveze’de ahalinin de yardımıyla kiralanan bir bina okul olarak 
kullanılmış, İstanbul’dan bir muallime yani kadın öğretmen tayin edilmiş ve Müslüman kız 
çocuklarının eğitimi bu okulda devam etmiştir56. Tekfurdağı ve Dedeağaç gibi Balkan 
şehirlerinde bulunan okulların da Fransa ve İtalya arasında nüfuz mücadelesinin bir parçası haline 
geldikleri görülür. 

İtalyanlar Akdeniz şehirlerine özel bir ilgi duymuştur. Bu ilgi hem ticari hem de stratejik 
hedeflerden kaynaklanmıştır. İtalyanlar bu nedenle Akdeniz şehirlerinde okullar açılmasını 
önemsemişlerdir. Bu anlamda Trablus şehri İtalyanların stratejik açıdan da önem verdikleri bir 
Osmanlı şehri olmuştur. Bu önemine binaen 1890’lı yıllarda Trablus’ta İtalyan çocuklarına 
mahsus olarak bir okul yapılması söz konusu olmuştur57. 1905 yılı dolaylarında da Trablusgarp’ta 
İtalyan çocuklarına mahsus olmak üzere bir mektep ve mabet yapılması yönünde Osmanlı 
makamlarına başvuruda bulunulmuştur. Osmanlı makamlarının, İtalyanların şehirde başka bir 
müesseseleri olup olmadığı yönünde bilgi istediği görülür58. Beyrut şehri de İtalyanların ilgi 
duydukları ve eğitim faaliyetinde bulundukları önemli şehirlerden birisi olmuştur. İtalyanların 
Beyrut’a olan ilgilerinin bir eseri olarak “İtalyanlık Teşvikatı Cemaati” olarak isimlendirilen bir 
kuruluş Beyurt’ta büyük bir İtalyan mektebi ile Sanayi-i Nazike mektebi açmıştır. Okulun eğitim 
işleri ile ilgilenecek olan personeli ile öğretmenlerinin Roma’dan Beyrut’a bizzat gittikleri ve 
sözü edilen okullarda tedrisatın yani eğitim öğretim faaliyetlerinin meccanen/karşılıksız olarak 
yürütülmesine karar verilmiştir. İtalyanların Beyrut’taki eğitim faaliyetlerinin aslında şarkta 
Fransız nüfuzuyla mücadele amacı taşıdığı ifade edilmiştir59. Bölgede İtalya-Fransa arasında 
yaşanmakta olan nüfuz mücadelesi kimi zaman okulların iki devlet arasında paylaşılması veya 
mücadelede üstün gelen tarafa bırakılması şeklinde de tezahür etmiştir. Örneğin Bingazi Katolik 
ruhani heyetinin gözetiminde ve Fransız Konsolosluğu himayesinde bulunan Katolik mektebinde 
bulunan kız ve erkek çocukların, İtalya Konsolosu himayesinde açılacak olan okullara 
gönderilmesi söz konusu olmuştur60. Osmanlı makamları okulların takibini yaparken söz konusu 
okullar hangi devletin himayesinde ise ona göre kayıt altına almayı tercih etmiştir61. 

İtalyan vatandaşı bazı ailelerin çocuklarının Osmanlı Devleti’nde ikamet ettikleri 
şehirlerden başka şehirlere tahsil amacıyla geldikleri görülür. Bu konuyla ilgili belgelerde geçen 
isimlere bakıldığında çocukların Ermeni veya Yahudi asıllı oldukları anlaşılır. Hatta öyle ki İtalya 
vatandaşı Salamon Fernandes, Musevi çocuklar için bir okul açmak amacıyla izin talebinde 
bulunmuştur. Bu da İtalya tabiiyetinin Yahudilerde yaygın olduğunu göstermektedir62. Üsküp’te 
açılan İtalyan mekteplerinin kurucu ve idarecilerinin de Yahudi olmaları dikkat çekicidir. 
Üsküp’te 1903’te Musevi Marko Elbala tarafından bir İtalyan mektebi açılmış fakat kurucusunun 
Üsküp’ü terk etmesiyle yerine yine bir Musevi olan Romani Saborati isimli birinin okulu idareye 
devam ettiği görülür63. 

İtalyan tebaasına mensup olup Tekfurdağı (Tekirdağ)’nda yaşayan çocuklardan Mıgırdıç 
Malakyan’ın tahsil için İzmit Bahçecik’te bulunan okula gelmek istediği görülür. Tekfurdağı’nda 
bulunan İtalya Konsolosluğu ile yapılan yazışmalarda, adı geçen çocuğa mürur tezkiresi yani 

 
54 BOA, BEO, 2908-218034, Tarih: 23.07.1324. 
55 BOA, DH.MKT., 403-25, Tarih: 05.02.1313. 
56 BOA, DH.MKT, 1797-94, Tarih: H.2405-1308. 
57 BOA, YPRK. BŞK., 13-82, Tarih: H29.12.1305.  
58 BOA, İ.HUS., 129-24, Tarih: H.07.03.1323. 
59 BOA, YPRK.TKM., 14-43, Tarih: 15.06.1306. 
60 BOA, BEO, 1955-146605, Tarih: 25.08.1320. 
61 BOA, BEO, 2937-220222, Tarih:13.09.1324. 
62 BOA, MF.MKT., 93-59, Tarih: H.29.06.1304. 
63 BOA, MF.MKT, 968-79, L6., Tarih: H.02.11.1324.  



  Hakan Türkkan - Recep Arslan / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

28 

seyahat izni verilmesi istendiği görülür64. İtalya vatandaşı olup İskenderiye’de ikamet etmekte 
olan Yahudi asıllı bir çocuğun Kudüs’te bulunan mektebe tahsil için gitmeye çalıştıkları görülür. 
Çocuklar kendilerine İskenderiye’nin İtalya Konsolosluğu tarafından verilen pasaportları ile Yafa 
şehrine ulaştıklarında burada alıkonulmuşlardır. Bununla birlikte Osmanlı makamları çocukların 
tahsil için Kudüs’e ulaşmalarına engel olunmamasını istemiştir65. İtalyan mekteplerinden mezun 
olmuş olan çocukların Osmanlı Devleti’nde bulunan resmî okullara kabul edilmesi yönünde 
taleplere de rastlanır. Örneğin İşkodra’da bulunan İtalyan mektebinden mezun olan Koç veledi 
Rokşeldber isimli çocuğun Mekteb-i Sultaniye’ye meccanen kabul edilmesi talep edilmiştir. 
Osmanlı makamları söz konusu talebin kabul edilmesinin siyaseten uygun olacağını 
düşünmüşlerdir66. İtalyan çocuklarının Osmanlı topraklarına zaman zaman misafir olarak gelip 
eğitim faaliyetlerinde bulunduklarına dair örnekler de mevcuttur. Bunlardan en dikkate değer 
olanı 1909 yılında İtalyan kız ve erkek çocuklarından oluşan bir müzik grubunun İtalyan 
müzikleri ve operasından birkaç parçayı Türklere de dinletmek ve öğretmek amacıyla Osmanlı 
topraklarına gelmeleridir67. İtalyanların çocuklardan oluşan bir müzik grubunun böyle bir 
faaliyette bulunması Osmanlı-İtalyan kültür alışverişine dair güzel bir örnektir. İtalyan kültürü ve 
dilinin Osmanlı ülkesinde yaygınlaştırılması çabasının bir ifadesi olarak da düşünülmelidir. 

Cumhuriyet dönemine gelindiğinde ise 1924 yılı dolaylarında Feriköy’de Jüstinyani 
İtalyan Yetimhanesi bulunmaktadır. Yetimlere sanat öğretmek amacıyla kurulan bu yetimhanede 
29 talebenin İtalyan tebaasına mensup olduğu, bunun yanı sıra Alman, Fransız, Ermeni ve Rum 
talebelerin de bulunduğu görülür. Öğretmenleri rahiplerden oluşan bu okulun hizmetlileri de 
erkektir. Bununla birlikte kadın öğretmenlerin tayini gündeme gelmiştir. Söz konusu 
yetimhanenin kapatılması gündeme gelmiş bu nedenle çocukların İtalyan Sefarethanesi’ne teslim 
edilmeleri yoluna gidileceği belirtilmiştir. Ancak eğitime devam etmelerine izin verilmesi 
durumunda yetimhanenin açılacağı ve faaliyetlerine devam edeceği bildirilmiştir68. 1939 tarihli 
bir belgeden yola çıkılarak İtalyanların kendi tebaalarından olan bazı çocuklara Türkiye’de kanun 
ve nizamlara aykırı olarak eğitim vermeye çalıştıkları anlaşılmaktadır. Konuyla ilgili olarak 
Dahiliye tezkerelerinde Papaz Polmin isimli bir şahsın Edirne Fahri Konsolosluğu’nda İtalyan 
vatandaşı olan 13 Yahudi ve Ermeni çocuğuna haftanın belirli gün ve saatlerinde eğitim verdiği 
bilgisi verilmektedir69.  

Türkiye Cumhuriyeti Devleti’nin ülkede bulunan İtalyan çocuklarına yönelik karşılıksız 
eğitim faaliyetinde bulunduğu görülür. 1933 yılında İtalya Demiryolu hizmetlilerinden fakir 
ailelerin çocuklarının eğitim masraflarının karşılanması yoluna gidilmiştir. Bu maksatla bir 
yarışma düzenlenmiş ve bu yarışmaya 3.500 çocuk katılmıştır. Yarışma sonucunda 2.225 çocuğun 
meccanen yani karşılıksız olarak gece okullarına kabul edilmesi kararlaştırılmıştır. Kabul 
edilecek öğrencilerin 875’i ilk tedris, 735’i orta tedris, 340’ı orta yüksek tedris, 275’i de Darü’l-
Fünun ve Tedrisat-ı Aliye Enstitülerine gönderilmişlerdir.70 

İtalyan Çocuklarla İlgili Asayiş ve Sıhhiye Meselesi 

Asayiş konusu söz konusu olduğunda çocukların da doğrudan ve dolaylı olarak etkilendikleri 
görülmektedir. Bu nedenle Osmanlı topraklarında bulunan İtalya tebaası çocukların da aileleriyle 
ya da münferit olarak bazı olaylarla karşılaşmaları söz konusudur. Bu tür olaylardan arşiv 
belgelerine yansımış olan bazı vakalar kayda değerdir.  

Münferit olaylardan olmakla birlikte Osmanlı topraklarında kazaya uğrayan İtalya 
vatandaşı bir çocuğun bir Türk tarafından kurtarıldığı da görülür. 1870 yılında denize düşen 
Eduarto Toskano isimli küçük bir İtalyan çocuk Hüdavendigâr gemisinin kaptanı Ali Mustafa 

 
64 BOA, HR.SYS, 2793-9, Tarih: 17.10.1899.  
65 BOA, BEO, 1298-97345, Tarih: 07.12.1316; BOA, BEO,1316-98680, Tarih:19.01.1317. 
66 BOA, BEO, 2667-200007, Tarih: 17.07.1323. 
67 BOA, YEE., 43-62, Tarih: H.06.04.1327. 
68 CCA, 180-9-0 Genel, 26-139-31, Tarih:30.12.1923; CCA, 180-9-0,Tarih: 27.09.1924.  
69 CCA, 541/44171-210059, Tarih: 02.05.1939. 
70 CCA, 541-44122/209-173-26, Tarih: M.01.25.1933. 



Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar (İtalyan Çocuklar Örneği)  
 

29 

Ağa tarafından kurtarılmıştır. İtalyan makamları Ali Mustafa Ağa’ya cesareti ve gayretinden 
dolayı teşekkür etmiştir71.  

Osmanlı topraklarında İtalya vatandaşı bazı ailelerin ve çocukların kasten zarar gördüğü 
münferit olaylara da rastlanır. 1897 yılında gerçekleşen Selanik’teki Donanma-yı Hümayun 
mürettebatından iki zabit/subay İtalya vatandaşı Noan isimli kişiyi kendi evinde öldürerek 
çocuklarını da yaralamıştır. Sözü edilen iki zabit “Memuriyet-i aidesi” yani kendi kurumu 
tarafından bir soruşturma yürütülmüş ve hapsedilmiştir. Bu iki zabit “Müddei-i umumi” yani 
savcı önünde hazır bulunmaları gerekirken donanma kumandanının bu iki zabiti kurtarmaya 
çalıştığından ertesi gün gemilerine iade edilmişlerdir. İtalya Konsolosluğu Osmanlı makamlarıyla 
temasa geçerek zabitlerin hak ettikleri cezaya çarptırılmalarını talep etmiş ve mesele Meclis-i 
Mahsus-ı Vükela tarafından müzakere edilmiştir72. 

Osmanlı tebaasından kimselerle Osmanlı topraklarında yaşamakta olan İtalya vatandaşı 
kimselerin çocukları arasındaki anlaşmazlıklar kimi zaman ailelerine de yansımıştır. Osmanlı 
tebasından …Rasbo isimli bir adamla İtalya vatandaşı Madidu isimli bir İtalyan kadın çocukları 
yüzünden davalık olmuşlardır. Yaşanan olayın hukuk-i adiyeden olması nedeniyle konunun 
Mehakim-i adiyeye ait olduğu ifade edilmiştir. Ayrıca söz konusu iki çocuktan birinin İtalya 
vatandaşı olması nedeniyle Osmanlı mahkemelerinin çocukların hukuk-ı şahsiyesi ve usul-i 
tabiiyetlerine göre hareket etmesi gerektiği belirtilmiştir. Bu itibarla Osmanlı Devleti’nin İtalya 
Devleti kanunlarını icra etmesi gerektiği aksi halde verilen hükmün “Ve enlem yekün” yani yok 
hükmünde olacağı düşüncesi ortaya konulmuştur73. 

Gelibolu’da ikamet eden İtalya Konsolos Vekili Mösyö Amelkari isimli şahsın iki 
oğlunun bir polisi darp ettikleri ve haddinden fazla zahire topladıkları Gelibolu Bidayet 
Mahkemesi Müddei-i Umumiliği’nden yani savcılık makamından bildirilmiştir. Aynı suçun adı 
geçen konsolos vekilinin oğulları tarafından mükerreren işlendiği anlaşılmaktadır74. 

İtalya vatandaşı olup Osmanlı Devleti sınırlarında yaşamakta olan bir ailenin Jack 
Samerelli isimli çocuklarının evinden kaçtığı ve iki yıldır da bulunamadığı konusunda bazı 
yazışmalar mevcuttur. Sözü edilen çocuğun bulunması amacıyla İtalya Hükümeti’nin girişimlerde 
bulunduğu ve bulunduğu takdirde Bursa ya da İstanbul’daki İtalya konsoloslukları ile irtibata 
geçilmesi talebinde bulunulmuştur.75 

Lapseki Telgraf Çavuşu İsmail Bey’in karısı Avusturya vatandaşı olup Osmanlı 
Devleti’ne geldikten sonra Müslüman olan kadın daha sonra kocasıyla anlaşamamış çocuklarını 
da alarak irtidat etmek yani Müslümanlıktan çıkmak istemiştir. Sözü edilen kadın bu amaçla 
İstanbul’da Avusturya Konsolosluğu’na çocukları ile birlikte gelmiştir. Fakat yanında getirdiği 
iki çocuktan birinin kendi çocuğu olmayıp İtalya Sefareti maiyetine memur Fernando’nun çocuğu 
olup kendisine teslim edildiği görülür76. 

1901 yılında Trablus ve Bingazi’nin İngiliz ve İtalya konsoloslarının eşleri ve çocukları 
ile gezintiden döndükleri sırada bir kale topçusunun saldırısına uğradıkları görülür. Bu konuda 
olayın tekrarlanmaması için gerekli tedbirlerin alınacağı ifade edilmiştir77. 

İtalyan tebaalı çocukların Osmanlı topraklarında sıhhi açıdan karşılaştıkları sorunlar da 
olmuştur. Bu kimi zaman bir kaza kimi zaman salgın hastalık olmuştur. Bu konuda belgelere 
yansıyan ve aşağıda belirtilecek olan somut örnekler dikkat çekicidir. 

Söz konusu örneklerden birincisi Osmanlı tebaası bir Ermeni ile 17 yaşında İtalyan tebaalı 
bir genç kızla ilgilidir. İtalya vatandaşı ailelerin çocuklarının Osmanlı topraklarında Ermenilerle 
dostluk ilişkisi içinde oldukları genel olarak gözlemlenebilen bir durumdur. Zaten gerek Ermeni 
gerekse Yahudi unsurların İtalya vatandaşlığı alabildikleri bu konuda karşılaşılan pek çok belgede 

 
71 BOA, HR.MKT., 694-16, Tarih: H.16.05.1287. 
72 BOA, Y.A.HUS., 385-43, Tarih: H.08.01.1316; BOA, İ.HUS., 65-16, Tarih: H.08.01.1316. 
73 BOA, HR. TO., 505-30, Tarih: M.16.12.1869.  
74 BOA, DH.MKT., 2132-17, Tarih: H. 25.06.1315. 
75 BOA, DH.MKT., 2478-96, Tarih: H.11.01.1319. 
76 BOA, DH.MKT., 1242-25, Tarih: H.20.02.1326.  
77 BOA, DH.ŞFR, 259-50, Tarih: R.14.02.1317. 



  Hakan Türkkan - Recep Arslan / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

30 

görülebilmektedir. 1922 yılında İstanbul Pangaltı’da, Kuyulubağ Sokağı’nda oturan ve motosiklet 
tamir ve ticaretiyle uğraşan Hayik veledi Karnik isimli bir Ermeni genç, İtalyan vatandaşı 17 
yaşındaki Fransuva’yı motosikletine bindirmiş ve Zincirlikuyu’da kaza yapmıştır. Kaza 
sonucunda ağır yaralanmış olan İtalya vatandaşı Fransuva isimli kız Hamidiye Etfal Hastanesi’ne 
yatırılmıştır78. 

Arşiv belgelerine yansıyan başka bir örnekte ise salgın hastalığa yakalanmış olan ve bir 
İtalyan çocuğun Osmanlı makamları tarafından tedavi edildiği görülür. Osmanlı sınırlarına giren 
İtalya bandıralı bazı gemilerde veba olarak da ifade edilen salgın hastalı ortaya çıkmıştır. 1902 
yılında İzmir’e gelen İtalya bandıralı bir gemide Sola Atorik isminde 12 yaşında bir çocuk 
hastalanmıştır. Kasığındaki şişlik veba belirtisine benzetildiği için Karantina doktoru Mehmet ve 
Bakteriyoloji Kolağası Rıfat Bey gözetiminde karantinaya alınmıştır79. 

Tarihsiz bir belgede ise Transport Maritime Kumpanyası’nın İtalya isimli vapurunda 
İsrail adında bir erkek veremden ölmüş ve denize atılmıştır. İsrail’in eşi Mozalino ise Marsilya’da 
ölmüştür. Terekeleri yedi yaşındaki çocukları ve diğer mirasçıları arasında paylaştırılmıştır80. 

Sonuç 

Türk-İtalyan ilişkileri Türklerin Anadolu’yu yurt edinmeleriyle şekillenmeye başlamış ve XI. 
yüzyıldan itibaren somut münasebetler görülmeye başlamıştır. Osmanlı Devleti döneminde 
İtalyanların özellikle Venedik ve Ceneviz devletleri sayesinde Osmanlı topraklarında ticari 
faaliyetlerde bulunması iki toplum arasında sosyo-kültürel anlamda tanışmayı da beraberinde 
getirmiştir. Buna karşılık özellikle 19. yüzyılın ikinci yarısından sonra Osmanlı-İtalyan ilişkileri 
gergin bir seyir izlemiştir. İtalya Devleti’nin Osmanlı topraklarındaki sömürgeci hedefleri bu 
gerginlikte önemli bir yer tutar. 

Coğrafi şartların da müsait olması nedeniyle İtalyanlar Balkanlar, Anadolu ve Akdeniz 
bölgelerindeki pek çok Osmanlı şehrinde ticari, dini veya diplomatik nedenlerle yaşamışlardır. 
Bu nedenle İtalyan asıllı veya İtalyan asıllı olmayıp İtalyan tabiiyetinde olan aileler ve çocukları 
Osmanlı coğrafyasında bulunmuştur. Bu itibarla İtalyan çocukları ile ilgili olarak bir gündem 
oluşmuştur. İtalyan çocukların tabiiyetleri, iaşesi, eğitimleri, asayiş ve sıhhatleri söz konusu 
olduğunda Osmanlı makamları meseleleri iyi niyetli ve dikkatli bir biçimde takip etmiştir 
denilebilir.  

Tabiiyet konusunda gerekli kanunlar çerçevesinde hareket edilmiş ve çocukların 
mümkünse belli bir yaşa kadar Osmanlı tabiiyetinde kalmaları sağlanmaya çalışılmıştır. Ailelerin 
ve çocukların Osmanlı topraklarındaki seyahatleri ve yer değiştirmeleri söz konusu olduğunda ise 
Trablusgarp Savaşı ve Birinci Dünya Savaşı gibi iki ülke ilişkilerinin son derece gergin olduğu 
dönemlerde bile birtakım hassasiyetleri gözeterek kararlar alınmıştır. Bu anlamda örneğin seyahat 
izni isteyen bir aile ve çocuklarına yaklaşımda daha önce herhangi bir şekilde devlet aleyhine 
sakıncalı bir durumları yoksa genelde olumlu karar verilmeye çalışılmıştır. Meselenin başka bir 
yönü ise Osmanlı makamlarının çocuklar söz konuşu olduğunda en zor şartlarda bile merhametli 
bir davranış sergilemesidir. Yine Trablusgarp Savaşı ve Birinci Dünya Savaşı dönemlerinde 
İtalyanların Müslüman ahaliye yönelik sürgün ve göç ettirme hareketlerinden dolayı kadın ve 
çocukların da büyük sefaletlerle karşılaşması söz konusu olduğunda Osmanlı makamları misliyle 
karşılık verme kararı almıştır. Misliyle karşılık verme kararına rağmen Osmanlı makamlarının 
İtalyanların kadın ve çocuklarını istisna tutması ve onlara zarar verecek bir tutumdan çekinmesi 
dikkat çeken bir husustur. 

Osmanlı topraklarının 19. yüzyıl ve sonrasında adeta bir nüfuz sahası haline geldiği ve 
İtalyanların da Osmanlı ülkesinde nüfuz mücadelesi verdiği anlaşılmaktadır. Eğitim bu anlamda 
en önemli silah olarak kullanılmıştır. İtalyanlar Anadolu’dan Balkanlara ve Akdeniz’e kadar pek 
çok şehirde özellikle Fransa ile mücadele etmek için okullaşma faaliyetinde bulunmuştur. 
Açtıkları okulların sayısını ve kalitesini arttırmak için büyük çaba harcamışlardır. Söz konusu 

 
78 BOA, EUM.AYŞ, 54-53, Tarih: H. 20.10.1339. 
79 BOA, Y.PRK. ASK, 169-64, Tarih: H.26.01.1319. 
80 BOA, HR.UHM., 104-51, Tarih:? 



Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar (İtalyan Çocuklar Örneği)  
 

31 

okullarda öncelikli olarak İtalyan çocukların eğitimleri sağlanmaya çalışılsa da Osmanlı tebaası 
olan Müslüman ve gayrimüslim ahalinin çocukları teşvik edilmiştir. Bu noktada Osmanlı 
makamları ve yerel Hristiyan ruhani liderlerle İtalyanlar arasında uyuşmazlıklar çıkmıştır. 
Osmanlı makamları İtalyan mekteplerini Osmanlı Devleti’ne yönelik fesat odakları olarak 
görmüştür. Fakat İtalyan çocukların eğitimleri konusunda herhangi bir engelde bulunmamıştır. 
Buna karşılık Müslüman ve gayrimüslim halk, çocuklarını özellikle lisan öğretildiği için bu 
okullara göndermeye çalışmış ve Osmanlı makamları bu konuda tedbirler almaya çalışmıştır.   

Sayıları çok fazla olmamakla birlikte İtalyan asıllı veya tebaalı çocuklar Osmanlı 
ülkesinde kimi zaman asayiş sorunları yaşamış ve yaşatmışlar, kaza ve hastalıklarla da 
karşılaşmışlardır. Bu noktada Osmanlı makamları herhangi bir ayırım gözetmeksizin gerekeni 
yapmıştır.  

 

Kaynakça 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi  

BOA, BEO, 1071-305303, Tarih: H.27.08.1330. 

BOA, BEO, 1170-87710, Tarih: H.14.03.1316. 

BOA, BEO, 1298-97345, Tarih: 07.12.1316. 

BOA, BEO, 1955-146605, Tarih: 25.08.1320. 

BOA, BEO, 2378-178290, Tarih: 14.05.1322. 

BOA, BEO, 2426-181878, Tarih: 01.08.1322. 

BOA, BEO, 2667-200007, Tarih: 17.07.1323. 

BOA, BEO, 2908-218034, Tarih: 23.07.1324. 

BOA, BEO, 2937-220222, Tarih:13.09.1324. 

BOA, BEO, 4071-305303, Tarih: 27.08.1330. 

BOA, BEO, 690-51691, Tarih: 18.04.1313. 

BOA, BEO,1316-98680, Tarih:19.01.1317. 

BOA, DH. EUM. 5.Şb., 49-24, Tarih: H.10.02.1336. 

BOA, DH.EUM. 5. Şb., 18-37, Tarih: H.26.12.1333. 

BOA, DH.EUM. 5.Şb., 62-6, Tarih: H.28.08.1336. 

BOA, DH.EUM.5.Şb., 112-23, Tarih: H.09.11.1335. 

BOA, DH.EUM.5.Şb., 23-7, Tarih: H.06.06.1334. 

BOA, DH.EUM.ECB, 4-41, Tarih: 14.06.1334. 

BOA, DH.İ.D., 154-10, Tarih: 14.05.1332. 

BOA, DH.MKT, 1797-94, Tarih: H.2405-1308. 

BOA, DH.MKT, 777-35, Tarih: H.21.07.1321. 

BOA, DH.MKT., 1242-25, Tarih: H.20.02.1326.  

BOA, DH.MKT., 162-33, Tarih: H.21.07.1311. 

BOA, DH.MKT., 166-31, Tarih: H.02.05.1311. 

BOA, DH.MKT., 2132-17, Tarih: H. 25.06.1315 

BOA, DH.MKT., 2478-96, Tarih: H.11.01.1319. 



  Hakan Türkkan - Recep Arslan / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

32 

BOA, DH.MKT., 2735-69, Tarih:18.01.1327. 

BOA, DH.MKT., 403-25, Tarih: 05.02.1313. 

BOA, DH.SN.THR, 42-3, Tarih: H.07.05.1331. 

BOA, DH.ŞFR, 259-50, Tarih: R.14.02.1317. 

BOA, EUM.AYŞ, 54-53, Tarih: H. 20.10.1339. 

BOA, HR. TO., 505-30, Tarih: M.16.12.1869.  

BOA, HR.İM., 169-67, Tarih: M.17.12.1925. 

BOA, HR.İM., 241-112, Tarih: M. 28.06.1924. 

BOA, HR.MKT, 356-23, Tarih: 03.05.1277. 

BOA, HR.MKT., 694-16, Tarih: H.16.05.1287. 

BOA, HR.SFR.04, 878-69, Tarih: M.26.08.1914. 

BOA, HR.SYS, 2793-9, Tarih: 17.10.1899.  

BOA, HR.SYS., 2129-27, Tarih: M.19.09.1915.  

BOA, HR.SYS., 2130-23, Tarih: H.19.01.1916. 

BOA, HR.TH, 234-103, Tarih: M.08.11.1889. 

BOA, HR.TH., 104-28., Tarih: M.26.11.1890. 

BOA, HR.TH., 230-73, Tarih: M.27.07.1899. 

BOA, HR.TH., 247-1, Tarih: M.20.09.1900. 

BOA, HR.UHM., 104-51, Tarih:? 

BOA, HR.UHM., 286-29, Tarih: M.15.03.1893. 

BOA, İ.HUS., 129-24, Tarih: H.07.03.1323. 

BOA, İ.HUS., 65-16, Tarih: H.08.01.1316. 

BOA, MF.İBT, 324-41, Tarih: H.21.05.1329. 

BOA, MF.MKT, 968-79, L6., Tarih: H.02.11.1324.  

BOA, MF.MKT., 93-59, Tarih: H.29.06.1304. 

BOA, TFR-I-İŞ, 7-609, Tarih: H.12.06.1325.  

BOA, TS.MA.E, 337-84, Tarih: H.01.03.1328. 

BOA, Y.A.HUS., 385-43, Tarih: H.08.01.1316. 

BOA, Y.EE.KP, 22-2171, Tarih: 05.07.1322. 

BOA, Y.EE.KP, 22-2176, Tarih: 08.07.1322. 

BOA, Y.PRK. ASK, 169-64, Tarih: H.26.01.1319. 

BOA, Y.PRK.TKM., 14-43, Tarih: 15.06.1306.  

BOA, YEE., 43-62, Tarih: H.06.04.1327. 

BOA, YPRK. BŞK., 13-82, Tarih: H29.12.1305.  

BOA, YPRK.TKM., 14-43, Tarih: 15.06.1306. 

BOA, YPRK-BŞK, 13-82-0., Tarih: 30.12.05. 

 



Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar (İtalyan Çocuklar Örneği)  
 

33 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Cumhuriyet Arşivi  

CCA, Yer: 180-9-0 Genel, 26-139-31, Tarih:30.12.1923. 

CCA, Yer: 180-9-0,Tarih: 27.09.1924.  

CCA, Yer: 541/44171-210059, Tarih: 02.05.1939. 

CCA, Yer: 541-44122/209-173-26, Tarih: M.01.25.1933. 

CCA, 30-10/178-234-21, Tarih: 17.03.1941. 

CCA, Yer: 30-18-1-, Kararlar Daire Başkanlığı (1920-1928), 29.09.1923. 

CCA, Yer: 94-31-10/30-18-12, Kararlar Daire Başkanlığı (1928), Tarih: 16.04.1941. 

MSB Askerî Tarih Arşivi 

MSB Askerî Tarih Arşivi, 110-9-1-5/24-100-16. 

MSB Askerî Tarih Arşivi, 110-9-1-5/24-100.7, Osmanlı İtalyan Harbi, Tarih: M.20.12.1911. 

MSB Askerî Tarih Arşivi, 110-9-1-5/5-22-552, Osmanlı İtalyan Harbi (1911-1912), Tarih: 
M.09.06.1912. 

Araştırma ve Tetkik Eserler 

Özeçoğlu, Halil, “Modernleşme Sürecinde İzmir’de İtalyanların Eğitimi”, Çağdaş Türkiye Tarihi 
Araştırmaları Dergisi, C. 7, S. 16, (2008), s. 3-18. 

Polat, İlknur, “Türk-İtalyan İlişkileri Çerçevesinde İtalyan Okulları”, Atatürk Yolu Dergisi, C. 1 
S. 4, (1989), s. 563-575. 

Topçuoğlu, Ali Aslan “İslam Hukukunda ve 1869 Tarihli Tabiiyet-i Osmaniye Kanunnamesinde 
Çocukların Vatandaşlık Durumu”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, C. 12, S. 62, (2019), 
s.1824. 

Töre, Nazlı “Değişen Dünyada Vatandaşlık”, Uyuşmazlık Mahkemesi Dergisi, S. 10, (2017), s. 
554. 

Türkan, Cantemur, “Türkiye -İtalya İlişkileri (1930-1950)”, Tarih ve Medeniyetler Tarihi 38. 
Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi, (10-15.09.2007), C. II, Atatürk Kültür, 
Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Ankara, 2012, s. 779-714. 

Ulukaya, Gülşen “1869 Osmanlı Tabiiyet Kanunu ve Büyük Devletlerin Bu Kanuna Bakışı”, 
Anlambilim MTÜ Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi, C. 2, S. 2, (2022), s. 136-150. 

Yeğin, Abdullah, vd., Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Büyük Lûgat, Türdav Yay. İstanbul, 1997. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  Hakan Türkkan - Recep Arslan / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

34 

Extended Abstract 

The Ottoman Empire encompassed communities of diverse races and religions. These 
communities continued to exist within the existing order as an integral part of the Empire. In 
addition, there are also foreign nationals who were not Ottoman subjects but resided in Ottoman 
territory for various reasons. Some of these came to the Ottoman lands on diplomatic missions, 
while others came for trade purposes. 

Italians also came to the Ottoman-Turkish region, particularly in Anatolia and Istanbul. 
As a Mediterranean country, Italy borders Turkey. In this context, the beginnings of Turkish-
Italian relations can be traced back to the 11th century, when the Turks began to make Anatolia 
their homeland.  

Coming to a foreign country to spend part or the rest of one’s life is a significant 
undertaking for children, as it is for adults. In this context, the experiences children encounter in 
foreign countries, good or bad, are expected to provide important insights into both international 
relations and social history. 

In this sense, the 19th century and beyond refers to a period when foreigners frequently 
came to the Ottoman and Turkish lands for the purpose of living for short or long periods. Those 
coming from European countries, in particular, constitute what Turks classify as foreigners. Those 
coming from countries such as England, Germany, France, Russia, and Italy, which will be the 
subject of this study, are important in this regard. Citizens of these countries came to Ottoman 
lands for diplomatic and commercial purposes, as well as for intelligence and missionary work, 
and they exerted a presence in a wide range of areas, from education to healthcare. The Ottoman 
Empire observed and, when necessary, prevented these activities, which were largely aimed at 
causing corruption in Ottoman lands and damaging the relationship between Ottoman subjects 
and the state to their advantage. In this context, children represent an unseen aspect of the issue.  

The first issue encountered in the relations of the families and children of the Italian State 
subjects, which constitute the subject of this study, with the Ottoman State was citizenship and 
related issues. 

It’s possible that Italian citizens, upon arriving in Ottoman territory, sought Ottoman 
citizenship, or conversely, those with Ottoman citizenship sought Italian citizenship. One point 
worth noting is that some individuals referred to as Italian citizens were not of Italian origin, but 
rather of Armenian or Jewish descent. 

In 1915, a 60-year-old Italian woman and her 12-year-old son, visiting Bandırma, 
requested to travel to Dersaadet. In another example, an Italian citizen named Asfasya requested 
permission to travel. This Italian citizen’s children were studying at the German school in 
Haydarpaşa and she requested permission to transfer her children from Istanbul to Mudanya. A 
document from 1917 shows Laze’s daughter Boğaç and her children wanting to leave the prisoner 
of war camp in Konya to join her husband, Victor, in Istanbul. Their reason for wanting to go was 
that they were struggling to make ends meet due to their lack of income. A document dated 1918 
states that Italian citizen Mariya Lora and her two children, who wanted to travel from Şile to 
Istanbul, were mistakenly issued travel permits. It appears that this document was issued by 
mistake, and that Italy was considered a risky state. Correspondence was exchanged urging that 
travel permits not be issued to Italian citizens for this reason. 

Families and children of Italian nationality who resided in Ottoman territory and later 
within the borders of the Republic of Turkey, either of Italian origin or of Armenian, Greek, or 
Jewish origin and Italian subjects, sometimes faced financial difficulties. In these situations, they 
either sought to move to another city to live with relatives who could provide for them and receive 
assistance, or they sought assistance from Ottoman authorities. There are several noteworthy 
cases that can be presented in this regard.  

Orphanages operated under the auspices of the Italian State also occasionally experienced 
food shortages, and the question of how to address these shortages became a hot topic. In this 
context, food shortages arose for orphans in the orphanages of Italian institutions that had been 



Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı Devleti’nde Yabancı Çocuklar (İtalyan Çocuklar Örneği)  
 

35 

closed in 1912, as well as in the orphanages in Shkodra run by Salesian priests. Ottoman 
authorities considered measures to address these problems. Priests and some officials working at 
these orphanages sometimes engaged in activities against the Ottoman Empire and conducted 
missionary activities with the children they held. Despite this, it is noteworthy that Ottoman 
authorities attempted to address the food shortages experienced in these orphanages. It is 
understood that the rights of the spouses and children of Italians who served in the Ottoman 
Empire were respected by Ottoman authorities when necessary. Indeed, Antonio Toskano, an 
Italian citizen imprisoned for theft, died in the General Prison Hospital, leaving two children, a 
girl and a boy, abandoned. The police informed the chancellery, and a Catholic spiritual 
delegation sent from there buried his body according to Catholic rites. Thus, the children of the 
deceased Italian citizen were handed over to Italian authorities. 

From the information contained in the documents, it is clear that Ottoman authorities 
displayed a well-intentioned attitude and policy to address the financial hardship faced by Italian 
families and their children. This approach appears to have continued throughout both the Ottoman 
and the Republic of Turkey eras. 

In the light of various information and documents from the early years of the Republic, it 
is seen that some aid was provided to families, patients or children of Italian nationality, either 
individually or collectively. 

The education of Italian children during their stay in Ottoman territory was a crucial issue. 
Educational activities had significant implications for both the Italian State and the Ottoman 
Empire, as well as for Italian children living in Ottoman territory. Education was important not 
only for Italian subjects but also for the non-Muslim and Muslim populations of the Ottoman 
Empire. 

Italians had several educational groups in Ottoman lands. The Carmelite Order, the 
workers' association La Societa Operaia, the Catholic Domicaines, the Conventual Priests, the 
Ivrea Priests, the Salesian Priests, and the Dante Alighieri Institute were among the most 
prominent and well-known of these groups. Until the establishment of the Italian Union in the 
1870s, Italian children attended French schools in Ottoman lands. However, after the Italian 
Union was established, Italy sought to control Catholic schools and fought for this. Through their 
educational activities, Italians aimed to teach and disseminate the Italian language and to educate 
Italian children living in Ottoman lands in accordance with their own culture. 

Italian schools were concentrated mostly in Istanbul. However, there was also a 
significant Italian activity in Izmir and Hatay. Italian schools were also opened in cities such as 
Beirut, Shkodra, Thessaloniki, Durrës, Benghazi, Derna, Homs, and Tripoli. Considering the 
regions and cities where schools were opened, the Italian state sought to establish schools in areas 
where it had colonies or deemed them economically, politically, and religiously important. For 
example, while schools were opened in Beirut for commercial reasons, they were opened in cities 
like Tripoli and Benghazi for political gain. As with Robert College, there is no definitive 
statement regarding the enrollment of Muslim students in these schools. However, it is understood 
that both Muslims and non-Muslims attempted to send their children to foreign schools, including 
Italian ones, but Ottoman authorities were not very receptive to this practice. 

Italians aimed to expand educational institutions by opening schools in various Balkan 
cities. As previously mentioned, Italians, particularly after the second half of the 19th century and 
as part of their struggle for influence, opened educational institutions in many cities of the 
Ottoman Empire. These educational institutions primarily catered to the children of families of 
Italian citizens. However, children of both Muslim and non-Muslim communities in the regions 
where they were established were particularly encouraged to attend these schools. 

The ongoing power struggle between Italy and France sometimes manifested itself in the 
form of schools being shared between the two states or assigned to the victorious side. For 
example, it was proposed that boys and girls attending a Catholic school under the supervision of 
the Benghazi Catholic clergy and the auspices of the French Consulate were sent to schools to be 



  Hakan Türkkan - Recep Arslan / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

36 

opened under the auspices of the Italian Consul. When monitoring schools, Ottoman authorities 
preferred to register the schools according to the state under whose auspices they were. 

When it comes to public order, children are also seen to be directly and indirectly affected. 
Therefore, children of Italian nationality in Ottoman territory are also likely to encounter incidents 
with their families or individually. Some of these incidents, documented in archival documents, 
are noteworthy. 

Although these are isolated incidents, it is also possible that an Italian child shipwrecked 
in Ottoman territory was rescued by a Turk. In 1870, a young Italian boy named Eduardo Toskano, 
who had fallen overboard, was rescued by Ali Mustafa Ağa, captain of the Hüdavendigar ship. 
Italian authorities thanked Ali Mustafa Ağa for his courage and diligence. 

 

 

 

 

 

 



 
TANZİMAT DÖNEMİNDE TAŞRADA AİLE POLİTİKALARI: İMAR 

MECLİSİ RAPORLARINA GÖRE RUMELİ’DE EVLİLİK VE NİKAH SÜREÇLERİNİ 
ZORLAŞTIRAN UNSURLAR (1845-1846)∗ 

 

FAMILY POLICIES IN THE OTTOMAN PROVINCES DURING THE 
TANZIMAT ERA: FACTORS COMPLICATING MARRIAGE AND WEDDING 

PROCESSES IN RUMELIA ACCORDING TO THE REPORTS OF THE PUBLIC 
IMPROVEMENT COUNCILS (1845-1846) 

 

Tahir BİLİRLİ∗∗ 

 

Öz 

Sultan Abdülmecid’in 18 Ocak 1845 tarihinde Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliye açılış 
oturumunda dile getirdiği reform ihtiyacı doğrultusunda geçici olarak kurulan İmar Meclisleri, 
Tanzimat’ın uygulandığı bölgelerde idarî, ekonomik ve sosyal yapının detaylı incelenmesini 
sağlayarak Tanzimat reformlarının yerel düzeyde uygulanmasını kolaylaştırmayı amaçlamıştır. 
Bu meclisler, nüfus, tarım, eğitim, evlilik ve yerel güç odaklarının mali uygulamalarını 
denetlemiş, elde edilen verilerle reformların taşranın ihtiyaçlarına uygun biçimde şekillenmesine 
katkı sunmuştur.  İmar Meclisleri ve yerel idareler tarafından alınan kararlarla, nikâh ve düğün 
masraflarındaki aşırılıkların önlenmesi, evliliklerin sürdürülebilirliği ve toplumsal adaletin 
sağlanması amaçlanmıştır. Farklı kazalarda sosyal sınıflandırmalar ve parasal sınırlar getirilerek, 
ekonomik kapasiteye uygun harcama standartları oluşturulmuş; özellikle mihr, çeyiz ve yedilik 
gibi kalemlerde ölçülülük esas alınmıştır. Yerel yönetimlerin ve kadı mahkemelerinin aktif 
katılımıyla hukuki bağlayıcılık sağlanmış, böylece reformların uygulanabilirliği ve toplumsal 
meşruiyeti güçlendirilmiştir. Kazalar arasındaki sosyo-ekonomik farklılıklar reformların 
esnekliğini ve yerel ihtiyaçlara uyarlanabilirliğini ortaya koyarken, sağlanan mali tasarruflar 
reformların etkisini göstermektedir. Genel olarak, bu düzenlemelerle Tanzimat reformları sadece 
hukuki ve idari değil aynı zamanda demografik ve sosyal boyutlara da müdahil olmuştur. Bu 
uygulamalar ile ekonomik yükleri hafifletilerek evlenme süreçleri kolaylaştırılmış, taşrada 
nüfusun istikrarlı bir şekilde artmasına ve toplumsal dengeyi korumaya katkı sağlanmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Yakınçağ, Osmanlı, Tanzimat, İmar Meclisleri, Evlilik, Nikah. 

 

Abstract 

In line with the need for reform expressed by Sultan Abdülmecid at the opening session of the 
Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliye on January 18, 1845, temporary Development Councils were 
established. The councils aimed to facilitate the implementation of Tanzimat reforms at the local 
level by providing detailed examination of the administrative, economic and social structure in 
the regions where Tanzimat was implemented. These councils supervised the population, 
agriculture, education, marriage and financial practices of local power groups, and with the data 
obtained, they contributed to the shaping of reforms in accordance with the needs of the provinces. 
Through the resolutions enacted by the Development Councils and local administrations, efforts 
were directed toward curbing excessive expenditures associated with marriage and wedding 
ceremonies, promoting the sustainability of marriages, and ensuring social justice. By introducing 

 
Bu makale 14.07.2025 tarihinde dergimize gönderilmiş; 17.07.2025 tarihinde hakemlere gönderilme işlemi gerçekleştirilmiş; 
21.11.2025 tarihinde hakem raporlarının değerlendirilmesi sonucu yayın listesine dâhil edilmiştir. 
∗ Bu çalışma, Tahir Bilirli’nin, Tanzimat Dönemi İmar Meclisleri (1845-1846) adlı kitabının İmar Meclisi memurlarının evlilik ve 
nikahla ilgili bölümlerinde yer alan konuların tek başlık halinde ve Anadolu özelinde yeniden ele alınarak yorumlanmasıdır. Makaleye 
atıf şekli; Tahir Bilirli, “Tanzimat Döneminde Taşrada Aile Politikaları: İmar Meclisi Raporlarına Göre Rumeli’de Evlilik ve Nikah 
Süreçlerini Zorlaştıran Unsurlar (1845-1846)”, Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi, S. 4, (Aralık 2025), s. 37-52.  
∗∗ Doç. Dr., Karabük Üniversitesi, Karabük Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü Öğretim Üyesi, E-mail: 
tahirbilirli@karabuk.edu.tr, Orcid: 0000-0001-5275-4654. 

mailto:tahirbilirli@karabuk.edu.tr


Tanzimat Döneminde Taşrada Aile Politikaları: İmar Meclisi Raporlarına Göre Rumeli’de Evlilik ve Nikah 
Süreçlerini Zorlaştıran Unsurlar (1845-1846)    

 

38 

social classifications and imposing monetary limits across different districts, spending norms 
were established in line with the population's economic capabilities. Particular emphasis was 
placed on moderation in expenditures related to the mihr (dower), çeyiz (dowry), and yedilik 
(wedding feasts). Legal enforceability was ensured through the active involvement of local 
authorities and sharia courts, thereby enhancing both the practicability and social legitimacy of 
the reform. District-level socio-economic differences reveal the reforms’ flexibility, while the 
financial savings highlight their effectiveness. In general, with these regulations, Tanzimat 
reforms intervened not only in legal and administrative but also in demographic and social 
dimensions. These practices have eased the economic burden and facilitated the marriage process, 
contributing to the steady increase in the population in rural areas, particularly in the Balkans, and 
maintaining social balance. 

Key Words: Modern Age, Ottoman Empire, Tanzimat, Development Councils, 
Marriage, Wedding Contract. 

 

Giriş 

18 Ocak 1845 tarihinde Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliye’nin yıllık açılış oturumunda Sultan 
Abdülmecid (1839-1861) yaptığı konuşmada1, tahta çıktığı tarihten itibaren Osmanlı Devleti’nin 
kalkınması yönünde planlanan reformların arzu edilen ölçüde hayata geçirilemediğini dile 
getirmiştir. Padişah, özellikle devletin süratle kalkındırılması, bayındırlık faaliyetlerinin 
hızlandırılması ve halkın refah seviyesinin yükseltilmesi gerekliliğini vurgulamıştır2. Bu beyanat 
doğrultusunda, Hariciye Nazırı ve Tanzimat hareketinin önde gelen simalarından Mustafa Reşit 
Paşa başta olmak üzere reform yanlısı devlet adamlarının öncülüğünde Meclis-i Umûmî’de bir 
dizi karar alınmıştır. Söz konusu kararlar, Osmanlı taşra ve merkez teşkilatında idarî ve iktisadî 
yapının yeniden düzenlenmesini hedeflemekte olup genel olarak “tensîkât-ı mülkiye” (idari 
düzenlemeler) başlığı altında toplanmıştır3. 

Alınan kararların temel hedeflerinden biri, Osmanlı Devleti’nin ve tebaasının her alanda 
kalkınmasını temin etmek ve bu amaca yönelik gerekli yapısal adımları atmaktı. Ancak söz 
konusu hedeflerin sağlıklı biçimde hayata geçirilebilmesi, öncelikle devletin mevcut sosyal ve 
ekonomik yapısının bütüncül bir şekilde tespit edilmesine bağlıydı. Bu çerçevede, ilk aşamada 
ülke genelinde emlâk ve nüfus tahrirlerinin gerçekleştirilmesine karar verilmiştir. Aynı zamanda, 
taşrada yaşayan halkın ileri gelenlerinin (vücûh ve kocabaşların) merkeze davet edilerek mevcut 
toplumsal ve ekonomik duruma ilişkin bilgi alınması ve bu veriler ışığında reform sürecinin 
yönlendirilmesi planlanmıştır. Bu uygulamalar, Tanzimat reformlarının yerel düzeyde 
uygulanabilirliğini sağlamaya yönelik bir ön hazırlık niteliği taşımaktadır. Söz konusu tahrir ve 
görüşmeler sonucunda elde edilen veriler yalnızca demografik yapı ve mülkiyet ilişkilerini ortaya 
koymakla kalmamış, aynı zamanda imparatorluğun ekonomik kapasitesinin değerlendirilmesinde 
de önemli bir veri kaynağı olmuştur. 

İkinci aşamada, alınan tensîkât-ı mülkiye kararları doğrultusunda çeşitli idarî 
düzenlemelere gidilmiştir. Bu düzenlemeler kapsamında, Osmanlı topraklarının bayındır hâle 
getirilmesi ve genel kalkınma sürecinin hızlandırılması amacıyla geçici nitelikte İmar 
Meclislerinin teşkili kararlaştırılmıştır4. 1845 yılında faaliyete geçen İmar Meclisleri, esas 
itibarıyla bir teftiş ve inceleme kurulu işlevi görmüştür. Yaklaşık bir yıllık süreyle görev yapan 
bu meclisler, geçici yapılar olarak örgütlenmiş ve Tanzimat ilkelerinin uygulanmakta olduğu 
bölgelerde faaliyette bulunmuşlardır. Meclislerin görev alanları, genellikle birkaç eyaletin bir 
araya getirilmesiyle oluşturulmuş daha geniş idari birimler temelinde belirlenmiştir. 

 
1 Sultan Abdülmecid padişahların sarayda kapalı kalma geleneğine son vererek zaman zaman halkın arasına katılmış ve onların 
meseleleriyle ilgilenmiştir. Ayrıca her yıl Meclis-i Vâlâ’yı bir nutukla açmayı adet haline getirmiştir. (Cevdet Küçük, "Abdülmecid", 
DİA, s. 260). 
2 BOA, MVL.d. 470 s. 4. 
3BOA, MVL.d. 470, s. 8-10. 
4 Bu konuda detaylı bilgi için bkz: Tahir Bilirli, Tanzimat Dönemi İmar Meclisleri (1845-1846), TTK, Ankara, 2019. 



Tahir Bilirli / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

39 

Bu çerçevede, Anadolu ve Rumeli’de beşer adet olmak üzere toplam on İmar Meclisi 
kurulmuştur. Anadolu’da teşkil edilen meclisler şunlardır5: Sivas ve Ankara İmar Meclisi, Konya 
ve Aydın İmar Meclisi, Hüdavendigâr, Bolu ve Biga İmar Meclisi, Erzurum İmar Meclisi ile 
Diyarbakır ve Ma‘din-i Hümâyûn İmar Meclisi. Rumeli’de ise şu meclisler teşkil edilmiştir: 
Elviye-i Selâse İmar Meclisi, Tırhala ve Selânik İmar Meclisi, Üsküp, Manastır ve İskenderiye 
İmar Meclisi, Çirmen ve Silistre İmar Meclisi ile Vidin ve Niş İmar Meclisi6. 

İmar Meclislerinin teşkilat yapısı, Osmanlı idare sisteminin klasik üçlü yapısını -askeriye, 
ilmiye ve mülkiye sınıflarını- yansıtacak şekilde oluşturulmuştur. Her bir mecliste, söz konusu üç 
sınıfı temsilen birer üye yer almakta olup ayrıca bir de kâtip görevlendirilmiştir. Bu çok yönlü 
yapı, alınacak kararların yalnızca idarî değil, aynı zamanda ilmî ve askerî boyutlarıyla da 
değerlendirilmesine imkân tanımıştır7. 

İmar Meclislerinin temel işlevi, görev yaptıkları bölgelerdeki idarî yapıyı ve sosyo-
ekonomik durumu yerinde inceleyerek merkezi yönetime kapsamlı raporlar sunmaktı. Bu raporlar 
aracılığıyla reformların uygulanabilirlik düzeyi tespit edilmekte ve gerek görüldüğü takdirde 
merkeze çeşitli tavsiyelerde bulunulmakta idi. Bu yönüyle İmar Meclisleri, Tanzimat’ın taşra 
düzeyinde işlerlik kazanmasına katkı sağlayan önemli bir danışma ve denetim mekanizması 
olarak işlev görmüştür. 

İmar Meclislerinin teşkili, Tanzimat reformlarının taşra düzeyindeki etkilerinin doğrudan 
gözlemlenmesini ve merkez-taşra ilişkilerinde idarî uyumun sağlanmasını hedefleyen önemli bir 
girişim olarak değerlendirilebilir. Bu meclisler aracılığıyla reformların yerel düzeydeki 
yansımaları sistemli biçimde tespit edilmeye çalışılmış; böylece merkezin reform politikaları ile 
taşranın pratik gerçeklikleri arasında daha tutarlı bir koordinasyon zemini oluşturulmuştur. Aynı 
zamanda bu teşebbüs, modern anlamda bürokratik denetim mekanizmalarının Osmanlı taşrasında 
kurumsallaşmaya başladığını göstermesi bakımından da dikkat çekicidir. İmar Meclisleri, 
Tanzimat döneminde yönetim anlayışında meydana gelen dönüşümün sahadaki uygulama aracı 
olarak öne çıkmış ve klasik merkezî bürokrasinin modern gözetim ve inceleme pratikleriyle 
yeniden yapılandırılmasının öncüsü olmuştur. 

Tensîkât-ı mülkiye kararları doğrultusunda kurulan geçici İmar Meclislerinin görev ve 
yetki alanları, 13 Şubat 1845 tarihli bir talimatname ile ayrıntılı biçimde düzenlenmiştir8. Söz 
konusu talimatname, meclis üyelerinin taşrada yürütecekleri tahkikat faaliyetlerinin çerçevesini 
belirleyerek, Tanzimat’ın temel ilkeleri doğrultusunda Osmanlı taşrasının iktisadî, sosyal ve idarî 
yapısının kapsamlı bir biçimde analiz edilmesini amaçlamıştır. İmar Meclislerine bağlı 
memurlara verilen görevler oldukça geniş kapsamlıdır. Talimatnamede, bu memurların başta 
nüfus tespiti olmak üzere tarımsal üretim, ticari faaliyetler, hayvancılık, bayındırlık çalışmaları, 
madencilik, evlilik ve aile yapısı, sağlık hizmetlerinin durumu, halkın borçlanma ilişkileri, eğitim 
faaliyetleri ile değirmencilik gibi alanlarda detaylı incelemeler gerçekleştirmeleri öngörülmüştür. 
Bu görev tanımı, yalnızca ekonomik üretim ilişkilerini değil, aynı zamanda toplumsal yapının 
farklı boyutlarını da içine alan bütüncül bir reform perspektifine işaret etmektedir. Bu bağlamda 
İmar Meclisleri, salt bir gözlem ve raporlama kurulu olmanın ötesinde, merkezî idarenin taşradaki 
toplumsal ve ekonomik düzenlemelere doğrudan müdahale etme isteğinin kurumsal bir aracı 
olarak işlev görmüştür. Tahkikatlar aracılığıyla elde edilen veriler, ilerleyen dönemde 
gerçekleştirilecek idarî ve malî reformlar için önemli bir ön bilgi kaynağı oluşturmuş; bu sayede 
reformların taşranın gerçek ihtiyaçlarına göre şekillendirilmesi mümkün hâle gelmiştir. 

 
5 İmar Meclisleri ile ilgili ilk yayın Musa Çadırcı’nın “Tanzimat Döneminde Anadolu Kentlerinin Sosyal Ekonomik Yapısı”, Ankara, 
2013, 3. Baskı, s. 199-203’teki çalışmasıdır. İmar Meclisleri konusundaki makalelere öncülük yapan Mehmet Seyitdanlıoğlu'nun 
“Tanzimat Döneminde İmar Meclisleri”, OTAM, S. 3, Ankara, (1992), s. 323-333’teki çalışmasıdır. Diğer çalışmalar ise şunlardır:  
Metin Ünver “Tanzimat Taşrasının İstanbul Buluşması: İmar Meclislerinin Kurulması Süreci”, Eskiçağdan Günümüze Yönetim 
Anlayışı ve Kurumlar, (ed: Feridun Emecen), Kitapevi Yay., İstanbul, 2009, s. 119-160, Ayla Efe, “İmar Meclisi Raporlarının Kaynak 
Niteliği Üzerine Bir Değerlendirme: Tekfurdağı Örneği”, Belleten, C. LXXV, S. 273, (2011), s. 471-505, aynı yazar, “İmar Meclisi 
Raporlarına Göre Niş Bölgesi”, Uluslararası Osmanlı ve Cumhuriyet Dönemi Türk-Bulgar İlişkileri Sempozyumu, 11-13 Mayıs 2005 
Eskişehir, s. 261-267. 
6 Tahir Bilirli, Tanzimat Dönemi İmar Meclisleri (1845-1846), TTK, Ankara, 2019, s. 43. 
7 Bilirli, a.g.e., s. 45. 
8 Talimatları hakkında detaylı bilgi için bkz: Bilirli, a.g.e. s. 58-67. 



Tanzimat Döneminde Taşrada Aile Politikaları: İmar Meclisi Raporlarına Göre Rumeli’de Evlilik ve Nikah 
Süreçlerini Zorlaştıran Unsurlar (1845-1846)    

 

40 

Her ne kadar İmar Meclislerinin görünürdeki görev ve yetkileri 13 Şubat 1845 tarihli 
resmî talimatname ile belirlenmiş olsa da bu görevlerin ardında merkezî otoritenin taşradaki güç 
ilişkilerini ve malî uygulamaları denetleme yönündeki stratejik hedefleri de yer almaktadır. Bu 
çerçevede, meclis üyelerine açık talimatnamenin yanı sıra bir de gizli nitelikte ikinci bir 
talimatname tevdi edilmiştir. Söz konusu gizli belge, meclis üyelerinin taşrada görev yapan idarî 
aktörler ve yerel eşraf üzerinde daha dikkatli ve derinlemesine bir inceleme yürütmelerini 
öngörmektedir. Gizli talimatnamelere göre, İmar Meclisi memurları; kaza müdürleri, muhtarlar 
ve vücûh (taşra eşrafı) gibi yerel güç odaklarının halktan kanuna aykırı biçimlerde, masraf adı 
altında ya da çeşitli gerekçelerle vergi ve aidat toplayıp toplamadıklarını tespit etmekle yükümlü 
kılınmıştır. Ayrıca devletin temel gelir kaynaklarından biri olan aşar (öşür) vergisinin tahsil 
usulleri, bu verginin adil dağıtılıp dağıtılmadığı ve vergi gelirlerinin iltizam yoluyla ihale edilme 
süreci de denetim kapsamına alınmıştır. Bu süreçte, iltizam sisteminde görev alan mültezimlerin 
yükümlülüklerini hukuka ve usule uygun biçimde yerine getirip getirmedikleri de ayrıntılı olarak 
incelenmiştir. Bu yönüyle İmar Meclisleri, yalnızca reformların uygulanabilirliğini gözlemleyen 
birer danışma meclisi olmanın ötesinde, merkezî idarenin taşradaki güç ilişkileri üzerinde denetim 
kurma çabasının bir aracı olarak değerlendirilmelidir. 

Merkezî idare, taşradaki idarî ve toplumsal yapıyı daha yakından tanıyabilmek amacıyla 
İstanbul’a davet ettiği vücûh ve kocabaşlardan çeşitli layihalar talep etmiştir9. Bu kişiler 
tarafından sunulan layihalar, reform sürecine doğrudan katkı sağlayabilecek nitelikte kapsamlı 
gözlem ve değerlendirmeler içermekteydi. Layihalarda dile getirilen şikâyet ve öneriler 
doğrultusunda, İmar Meclisi üyelerinin görev alanları genişletilmiş ve kendilerine, daha önce 
verilen gizli talimatnamenin yanı sıra ek bir talimatname (zeyl talimatname) daha tebliğ 
edilmiştir10. Söz konusu zeyl talimatname, meclis üyelerinin saha araştırmalarını daha 
derinlemesine ve çok boyutlu biçimde yürütmelerini amaçlamış; böylece reform sürecinin daha 
sağlam, veri temelli bir zeminde ilerlemesine imkân tanımıştır. Bununla birlikte, merkezî 
yönetimin taşra üzerindeki bilgi hâkimiyeti de önemli ölçüde pekiştirilmiştir. Bu gelişme, 
Tanzimat dönemi reformlarının sadece normatif ilkeler çerçevesinde değil, aynı zamanda pratik 
ihtiyaçlar ve yerel gerçeklikler doğrultusunda şekillendirildiğini göstermesi bakımından dikkat 
çekicidir. 

İmar Meclisleri yalnızca taşra bölgelerinin fizikî ve iktisadî durumunu tespit etmekle 
sınırlı kalmamış; aynı zamanda yerel idarenin keyfî uygulamalarını denetleyen ve merkezî 
otoritenin taşradaki temsilcisi olarak işlev gören çok boyutlu yapılar olarak faaliyet göstermiştir. 
Bu meclisler, Tanzimat reformlarının sahada nasıl karşılık bulduğunu gözlemlemekle kalmamış, 
aynı zamanda merkezin taşra üzerindeki denetim kapasitesini artırmaya yönelik önemli bir araç 
olarak konumlandırılmıştır. Bu bağlamda, Tanzimat yalnızca bir kanunlaştırma ve idarî 
düzenleme süreci olarak değil; aynı zamanda merkezileşmenin kurumsal temellerini 
güçlendirmeyi ve denetim mekanizmalarına derinlik kazandırmayı hedefleyen kapsamlı bir 
modernleşme hamlesi olarak değerlendirilmelidir. Bu makalede İmar Meclisi memurlarının, 
Balkan coğrafyasında, görev bölgeleri içerisinde yer alan yerlerin evlilik ve nikah durumları 
hakkında hazırlamış oldukları raporları değerlendirilmiştir. İmar meclisi memurları sadece evlilik 
ve nikah süreçlerini zorlaştıran unsurları tespit etmiş ve bu sorunlara yönelik çözüm önerileri 
geliştirmişlerdir.   

İmar Meclisi Raporlarında Rumeli’nin Evlilik ve Nikah Durumu 

İmar Meclisleri, Tanzimat reformlarının taşra düzeyindeki uygulanabilirliğini test etmek ve 
Osmanlı taşrasının sosyal, ekonomik ve idarî yapısını yerinde gözlemlemek amacıyla geçici birer 
idarî kurul olarak teşkil edilmiştir. Bu gözlemler, nüfus, tarım, ticaret ve borç ilişkileri gibi temel 
alanların yanı sıra, toplumun temel kurumsal yapılarından biri olan evlilik ve nikâh 
uygulamalarını da kapsamıştır. Bu çerçevede evlilik kurumu, yalnızca bireysel bir tercih yahut 

 
9 Metin Ünver, “Tanzimat Taşrasının İstanbul Buluşması”, Eskiçağdan Günümüze Yönetim Anlayışı ve Kurumlar, (ed: Feridun 
Emecen), Kitapevi Yay., İstanbul, 2009, s. 157-160; Halil İnalcık, “Tanzimat'ın Uygulanması ve Sosyal Tepkiler”, Tanzimat, (ed.Halil 
İnalcık-Mehmet Seyitdanlıoğlu), Türkiye İş Bankası Kültür Yay., İstanbul, s. 175. 
10 Bilirli, a.g.e., s. 64. 



Tahir Bilirli / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

41 

özel hayatla sınırlı bir mesele olarak değil; toplumsal düzenin sürekliliği, ahlâkî denetimin 
sağlanması ve kamu otoritesinin taşradaki temsili açısından önemli bir unsur olarak ele alınmıştır. 

İmar Meclisleri’ne tevdi edilen görevler, taşranın fizikî ve iktisadî durumu ile sınırlı 
kalmamış; toplumsal yapının dönüşümüne ilişkin sosyolojik gözlemleri de içerecek biçimde 
genişletilmiştir. Nitekim 1845 tarihli talimatnamelerde, nüfus artışının bayındırlık faaliyetleri ile 
doğrudan ilişkili olduğu açıkça belirtilmiş; nüfusun artırılmasının temel yollarından birinin 
evlenme oranlarının yükseltilmesi olduğu vurgulanmıştır. Bu bağlamda, İmar Meclisi 
memurlarına, evliliğin önünde engel teşkil eden "âdet-i mekrûha" şeklindeki geleneksel 
uygulamaların mahiyetini ve ekonomik yükünü araştırma, bu konuda detaylı raporlar hazırlama 
ve söz konusu engellerin ortadan kaldırılmasına yönelik düzenleme önerileri sunma görevleri 
verilmiştir. 

Bu görev tanımı, Tanzimat döneminin yalnızca idarî ve hukuki reformlarla sınırlı 
kalmadığını; aynı zamanda toplumsal yapıyı dönüştürmeyi hedefleyen bütüncül bir modernleşme 
vizyonuna sahip olduğunu açıkça ortaya koymaktadır11. 

"Âdet-i mekrûha" terimi, evlilik öncesinde halk arasında yerleşmiş olmakla birlikte 
Tanzimat yönetiminin rasyonel düzen anlayışıyla çelişen uygulamaları ifade etmektedir. Bunlar 
arasında özellikle aşırı düğün masrafları, başlık parası, çeyiz yükümlülükleri ve sınıf ya da soy 
temelli beklentiler ön plana çıkmaktadır. Tanzimat idaresi, bu geleneksel uygulamaları sosyal 
kalkınma ve evlilik oranlarının artışının önündeki önemli engeller olarak görmüş ve söz konusu 
hususların detaylı biçimde raporlaştırılmasını talep etmiştir. Bu bağlamda, İmar Meclisleri 
tarafından hazırlanan evlilikle ilgili raporlar yalnızca demografik verilerin toplanması amacını 
taşımamakta, aynı zamanda toplumun sosyo-kültürel yapısında reform ihtiyacının tespitine 
yönelik önemli bir araç işlevi görmektedir12. 

1. Vidin ve Niş İmar Meclisi Raporlarında Evlilik ve Nikah 

Niş bölgesinde düğünlerde gelin ve damat taraflarının birbirine vermesi gereken hediyelerin 
ölçülü bir şekilde alınıp verilmesi nedeniyle, evlilik törenlerinin gerçekleştirilmesine engel teşkil 
eden herhangi bir durum bulunmamaktadır. İmar Meclisi memurları, evlilikle ilgili alınan 
kararların mahkeme siciline kaydedildiği şekliyle muhafaza edilmesi, zamanla yapılan 
değişikliklerin ise önceki kararlardan sapmaması ve böylece hukuki istikrarın sağlanması 
gerektiğini vurgulamışlardır. Bu hususa aykırı davrananların ise dikkatle uyarılması gerektiği Niş 
kaza meclisi üyelerine bildirilmiştir. Ayrıca, Sadaret’ten valiye gönderilen emirname ve 
düzenlemelerin uygulanmasının sağlanması amacıyla, İmar Meclisi memurlarının vali nezdinde 
denetim görevi üstlenmeleri Meclis-i Vâlâ tarafından talep edilmiştir. Bu uygulama, reformların 
etkin bir şekilde hayata geçirilmesi ve taşra yönetiminde disiplinin sağlanması açısından önem 
arz etmektedir13. 

Niş’te nikâh törenlerine ilişkin olarak “görenek” adı verilen uygulamalar aşırı boyutlarda 
olmayıp, evlenen çiftlerden erkek ve kadın taraflarının tahammül sınırlarını aşan masraflara 
girilmediği, çeyiz masraflarının ise evlenmeye engel teşkil etmediği ifade edilmektedir. Ancak 
son birkaç yılda mihr-i müeccel miktarlarında artış gözlemlenmiştir. Buna göre, üst sınıfa mensup 
olanlarda bu miktar 800 kuruştan 1.000 kuruşa, orta sınıftakilerde 600 kuruşa, alt sınıftakilerde 

 
11 BOA, A. DVN. 12/2 leff 3; BOA, İ.MSM. 4/58 lef 9; BOA, MVL.d. 470 s.20. 
12 Gelenek-görenek, hediye adı altında yapılan masraflar ülkenin birçok yerinde oldukça fazla artmasına bağlı olarak zenginlerin servet 
birikimlerini harap etmekte, orta halli geçinenleri borca sokup sıkıntıya düşürmekte, maddi gücü iyi olmayanların da ömürlerinin 
sonuna kadar bekâr kalmasına neden olmaktadır. Yine 18-20 yaşlarındaki kızların fahiş masraflardan dolayı evlenmediklerinden 
kaçmak zorunda kaldıkları ancak kaçıran erkeğin yakalandığında aldığı cezanın çok olması buna mâni olduğu gibi sebepler evliliği, 
dolayısıyla neslin çoğalmasına engel olduğundan ehl-i İslam nüfusunun azalmasına neden olmaktadır. Toplumsal açıdan oldukça 
sıkıntılı olan bu durum devleti bazı önlemler almaya sevk etmiştir. Bu önlemlerden birisi de İmar Meclisi memurlarının bu durumları 
tespit ederek yapılan harcamaları makul seviyelere çekmek olmuştur. Evliliğe engel olan yüksek maliyetlerin dışında yöresel 
uygulamalar da evlilik uygulamasının önündeki engellerdendir. Örneğin Kocaeli Sancağı’nda bâkire kızların çoğu ebeveynleri veya 
akrabaları tarafından işlerini gördürmek amacı ile 30 yaşına kadar evlendirmedikleri, eşi vefat eden kadınları sadece inatlarından 
evlendirmedikleri ve bu durumun neslin artmasında büyük bir engel teşkil ettiği tespiti yapılmıştır. Bkz. Tülay Ercoşkun, “Tanzimat'ın 
ilk Yıllarında Evlilikle İlgili Düzenlemeler: Ankara Örneği (1844-1845)”, Tarihte Ankara Uluslararası Sempozyumu Bildiriler Ekim 
2011, C.1, Ankara, 2012, s. 403-416; Tülay Ercoşkun, “İmar Meclislerinin Raporlarında Evlenme (1845-1847)”, Modern Türklük 
Araştırmaları Dergisi C.8, S. 2, (2011), s. 168-180. 
13 BOA, MVL.d. 658, s. 41.  



Tanzimat Döneminde Taşrada Aile Politikaları: İmar Meclisi Raporlarına Göre Rumeli’de Evlilik ve Nikah 
Süreçlerini Zorlaştıran Unsurlar (1845-1846)    

 

42 

ise 300 kuruşa yükselmiştir. Ehl-i İslam nüfus içinde ise, üst sınıfta bulunanların mihr-i müeccel 
miktarı 300 ila 400 kuruş, orta sınıfta olanlar için 150 ila 200 kuruş, alt sınıflar içinse 75 ila 100 
kuruş arasında belirlenmiştir14. 

Meclis, belirlenen miktarların aşılmamasını temel bir ilke olarak benimsemiş ve nikâh 
merasimlerinin bu sınırlar çerçevesinde icra edilmesine karar vermiştir. Bununla birlikte, ehl-i 
İslam toplumu içerisinde bir çocuğun doğumu vesilesiyle akraba ve yakın çevre tarafından hediye 
gönderilmesi yerel bir gelenek olarak görülmekteyken, söz konusu uygulama gereksiz ve ilave 
bir masraf unsuru olarak değerlendirilmiş ve kaldırılması uygun bulunmuştur. Alınan bu kararlara 
aykırı hareket edilmesi durumunda halkın engellenmesi gerektiği vurgulanmış; ayrıca, bu 
tedbirlerin halk nezdinde olumlu karşılandığı ifade edilmiştir15. 

Prizren merkezinde ve bağlı köylerde gerçekleştirilen evliliklerde, kız tarafının herhangi 
bir maddi yükümlülük altına girmediği; buna karşılık, erkek tarafında yer yer “görenek” adı 
altında israfa varan harcamaların yapıldığı tespit edilmiştir. Ancak bu harcamaların tarafların 
özgür iradesine aykırı şekilde gerçekleşmediği, evliliklerin rıza ve karşılıklı mutabakat temelinde 
akdedildiği belirtilmiştir. Bölgedeki toplumsal düzeni korumak ve aşırı harcamaları sınırlamak 
amacıyla, Prizren'deki önde gelen şahsiyetler, imamlar ile mahalle ve köy muhtarlarının 
iştirakiyle evlilik masraflarına ilişkin bir sınıflandırma yapılmış; halk ekonomik durumlarına göre 
dört gruba ayrılarak, her sınıf için belirli bir harcama sınırı tayin edilmiştir. Bu sınırlar dâhilinde 
nikâh akdinin gerçekleştirilmesine karar verilmiştir16. Alınan bu kararlar aşağıda tablo 1’de 
gösterilmiştir. 

Diğer yandan Yakova ve İpek kazalarında düğün merasimlerinin oldukça yüksek 
maliyetlerle gerçekleştirildiği ifade edilmiştir. Bu durumun önüne geçilebilmesi için, tablo 1’de 
belirtilen miktarların aşılmaması ve erkek tarafının yapacağı masrafların, ilgili muhtar ve köy 
ihtiyar heyeti ile istişare edilerek maddi durumlarına uygun şekilde belirlenmesi gerektiği 
vurgulanmıştır. Belirlenen miktarların üzerinde bir harcama talebinde bulunan tarafların, ilgili 
kaza meclisine ihbar edilerek cezai işlem uygulanmak üzere meclis huzuruna çıkarılmaları 
öngörülmüştür. Bu uygulama, aşırı masrafların engellenmesi ve evlilik kurumunun daha 
ulaşılabilir hâle getirilmesi amacı taşımaktadır17. 

Tablo 11: Prizren, Yakova, İpek, İslimiye ve Yanbolu kazalarında alınması istenen mihr 
miktarları 

Prizren 1. sınıf  2. sınıf  3. sınıf  4. sınıf  

Mihr-i Muaccel 2.500 kuruş 1.500 kuruş 1.000 kuruş 500 kuruş 

Mihr-i Müeccel 500 kuruş 250 kuruş 150 kuruş 50 kuruş 

Yakova     

Mihr-i Muaccel 1.500 kuruş 1.000 kuruş 500 kuruş 250 kuruş 

Mihr-i Müeccel 300 kuruş 150 kuruş 100 kuruş 50 kuruş 

İpek     

Mihr-i Muaccel 2.500 kuruş 1.500 kuruş 1.000 kuruş 500 kuruş 

Mihr-i Müeccel 350 kuruş 200 kuruş 100 kuruş 50 kuruş 

İslimiye     

Mihr-i Muaccel 1.000-1.250 kuruş arası 500-800 kuruş arası 400 kuruşa kadar - 

Mihr-i Müeccel 400-500 kuruş arası 200-300 kuruş arası 50-150 kuruş Arası - 

 
14 BOA, A. MKT. 26/27 Niş Valisi ve naibin de imzaları da mevcuttur. (Defterdar aşar ihalesi için kazalarda bulunmaktadır). 
15 BOA, A. MKT. 26/27.  
16 BOA, A. MKT. 31/80. 
17 BOA, A. MKT. 31/80. 



Tahir Bilirli / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

43 

Yanbolu     

Mihr-i Muaccel 2.000 kuruşa kadar 1.000 kuruşa kadar 500 kuruşa kadar - 

Mihr-i Müeccel 400-500 kuruş arası 200-300 kuruş arası 50-150 kuruş Arası - 

 

İmar Meclisi memurları tarafından İslimiye ve Yanbolu kazalarında, hem ehl-i İslâm hem 
de reaya toplulukları arasında evlilik merasimlerinde gereğinden fazla harcama yapıldığı tespit 
edilmiştir. Bu durumun hem bireysel hem de toplumsal düzeyde ekonomik yük oluşturduğu 
değerlendirilmiş; dolayısıyla evlilik süreçlerinde ölçülü ve sınırlı harcama yapılmasını temin 
amacıyla yeni düzenlemelere gidilmiştir. Bu çerçevede, özellikle ehl-i İslâm için geçerli olmak 
üzere, mihr-i müeccel ve mihr-i muʻaccel miktarlarının standartlaştırılması kararlaştırılmıştır. Söz 
konusu mehir bedelleri, bireylerin ekonomik durumlarına göre üç sınıfa ayrılmış ve her sınıf için 
uygulanacak miktarlar yukarıda Tablo 1'de gösterilmiştir.  

İmar Meclisi memurlarının uygulamaları çerçevesinde, İslimiye kazasında reaya sınıfına 
mensup halkın evlilik harcamaları iki ana sınıfa ayrılarak yeniden düzenlenmiştir. Buna göre, 
birinci sınıf için nikâh ve düğün masrafları 400 ila 500 kuruş arasında sınırlandırılmış; ikinci sınıf 
için ise bu miktar 100 ila 200 kuruş olarak belirlenmiştir. Sınıflandırma, bireylerin ekonomik 
durumlarına göre yapılmış ve uygulanacak harcama sınırları bu temelde tayin edilmiştir. Aynı 
şekilde, Yanbolu kazasında da evlilik masraflarına ilişkin detaylı bir tasnif gerçekleştirilmiştir. 
Burada reaya sınıfı üç gruba ayrılmış; en yüksek gelir grubunu teşkil eden aʻlâ sınıfı için 300-400 
kuruş, orta gelirli evsat sınıfı için 200-300 kuruş, en düşük gelirli ednâ sınıfı için ise azami 500 
kuruşa kadar evlilik harcaması yapılabileceği kararlaştırılmıştır18. 

Her iki kazada da evlilik harcamalarının belirtilen sınırları aşmaması yönünde yerel 
idareciler ve toplum önderleri tarafından mutabakata varılmıştır. Bu kararların resmiyet 
kazanması amacıyla alınan hükümler, kadı mahkemesi tarafından şer’iyye siciline kaydedilerek 
uygulamaya konulmuştur. Böylece, evlilik müessesesini kolaylaştırmak ve toplumsal dengeyi 
sağlamak amacıyla yapılan düzenlemelerin hukuki bağlayıcılığı da temin edilmiştir. 

Nevâhi-i Yanbolu kazasına bağlı yerleşim birimlerinde yapılan incelemeler neticesinde, 
halkın evlilik süreçlerinde -zorunlu ve olağan ihtiyaçların dışında- aşırı bir harcama eğiliminde 
bulunmadığı tespit edilmiştir. Toplumun geleneksel yapısı içerisinde, nikâh ve düğün merasimleri 
ölçülülük esasına dayalı olarak icra edilmekte, israf ya da gereksiz harcamalara nadiren 
rastlanmaktadır. Dolayısıyla Nevâhi-i Yanbolu ahalisi için evlilik harcamalarına yönelik ilave bir 
düzenleme veya müdahaleye ihtiyaç duyulmadığı sonucuna varılmıştır. Bölgedeki mevcut örfî 
uygulamaların toplumun ekonomik şartlarına uygunluk arz etmesi nedeniyle, söz konusu alanda 
herhangi bir idarî veya hukuki değişikliğe gidilmemiştir19. 

Leskofça köylerinde evliliklerde talep edilen mihr-i müeccel miktarları, sosyal sınıflara 
göre farklılık göstermektedir. Buna göre, en yüksek gelir grubunu oluşturan aʻlâ sınıfı için 100-
150 kuruş, orta gelirli gruplar için 75-80 kuruş, düşük gelirli sınıf için ise 40-50 kuruş civarında 
bir meblağ belirlenmiştir. Evlilik sürecinde yapılan diğer harcamaların da bu miktarlarla orantılı 
olarak şekillendiği ifade edilmiştir. Köylerin büyük çoğunluğunu Arnavut nüfus oluşturmaktadır. 
Ancak, Arnavut kökenli damatların evliliklerinde, kız tarafının babaları tarafından mihr-i 
muʻaccel kapsamında herhangi bir eşya talep edilmeksizin, bunun yerine 200 ile 1.000 kuruş 
arasında değişen miktarlarda doğrudan para alındığı gözlemlenmiştir. Bu uygulama, yerleşik 
İslâm hukuku çerçevesinde “rüşvet” olarak değerlendirilmiş ve meşruiyeti sorgulanmıştır20. 

Söz konusu uygulamaların evliliği zorlaştırdığı ve özellikle dar gelirli kesimler için nikâh 
akdinin gerçekleşmesini engellediği gerekçesiyle, Leskofça köyü halkı tarafından kasaba meclisi 
huzurunda, İmar Meclisi görevlilerinin de iştirakiyle bir karar alınmıştır. Bu karar doğrultusunda, 
mihr-i müeccel miktarları yeniden düzenlenmiş ve sosyal sınıflara göre şu şekilde belirlenmiştir: 
aʻlâ sınıfı için 350-400 kuruş, orta sınıf için 150-200 kuruş, alt sınıf için ise 70-100 kuruş. Ayrıca 

 
18 BOA, A. MKT. DES. 249/15. 
19 BOA, A. MKT. DES. 249/15. 
20 BOA, A. MKT. 27/47.  



Tanzimat Döneminde Taşrada Aile Politikaları: İmar Meclisi Raporlarına Göre Rumeli’de Evlilik ve Nikah 
Süreçlerini Zorlaştıran Unsurlar (1845-1846)    

 

44 

Arnavut kız babalarının damatlardan para talep etmesi uygulamasının şerʻî şerife aykırı olduğu 
belirtilmiş ve bu tür taleplerin gelecekte engellenmesi gerektiğine hükmedilmiştir. Alınan bu 
kararlar hem dini esaslara uygunluğu sağlamak hem de evliliklerin önündeki ekonomik engelleri 
kaldırmak amacı taşımaktadır21. 

2. Üsküp İmar Meclisi Raporlarında Evlilik ve Nikah 

Üsküp kazasında yapılan incelemeler neticesinde, diğer bazı yerleşim yerlerinde olduğu gibi, 
“görenek” adı altında evliliklerde nisabın üzerinde mihr-i muʻaccel taleplerinin söz konusu 
olmadığı ve yapılan harcamalardan dolayı tarafların mağduriyet yaşamadığı tespit edilmiştir. İmar 
Meclisi memurları tarafından yapılan saha gözlemlerine göre, mihr-i muʻaccel bedelleri 50 
kuruştan başlayıp 1.000 kuruşa kadar çıkabilmektedir. Diğer düğün ve nikâh masraflarının ise 
100 ile 4.000 kuruş arasında değiştiği kaydedilmiştir. Kadınlar tarafından getirilen çeyiz bedelleri 
de 200 kuruştan başlayarak 7.000 kuruşa kadar ulaşabilmektedir. Bu harcamaların toplumsal 
yapıya uygun ve ekonomik olarak uygulanabilir sınırlar içinde gerçekleştiği belirtilmiştir. 
Dolayısıyla söz konusu giderlerin, evlenme işlemlerini engelleyici nitelikte olmadığı 
vurgulanmıştır. Ayrıca, her iki tarafın da evlilik sürecinde inanç temelli değerleri gözettiği ve bu 
hususta dikkatli davrandığı, İmar Meclisi görevlilerince gözlemlenmiş ve raporlanmıştır22. 

Aynı şekilde Kumanova kazasında da evlilik masraflarının makul düzeylerde olduğu 
anlaşılmaktadır. Burada muʻaccel olarak verilen mehir miktarı 25 ila 200 kuruş arasında 
değişmekte; çeyiz ve diğer evlilikle ilgili harcamalar ise 500 kuruştan başlayıp 1.000 kuruşa kadar 
çıkmaktadır. Elde edilen bulgular, her iki tarafın da aşırı harcamalardan kaçındığını ve evlenme 
sürecinde dikkat ve özen gösterdiğini ortaya koymaktadır. Bu beyanlar İmar Meclisi tarafından 
resmî şekilde kayda geçirilmiştir23. 

Üsküp ve Kumanova kazalarında evlilik harcamaları genel itibariyle ölçülü ve toplumun 
ekonomik kapasitesine uygun biçimde yürütülmekle birlikte, Üsküp’te daha geniş bir ekonomik 
skala ve buna bağlı olarak daha yüksek harcama düzeyleri görülmektedir. Kumanova ise görece 
daha sınırlı ve denge içinde bir ekonomik harcama yapısıyla dikkat çekmektedir. Her iki kazada 
da evliliklerin inanç ve gelenek temelli değerler doğrultusunda şekillendiği, israf ve aşırılıklardan 
büyük ölçüde kaçınıldığı gözlemlenmektedir. 

Priştine, Delcezin ve Novaberde (Geylan) kazaları ile bunlara bağlı köylerde 
gerçekleştirilen düğün ve evlilik merasimlerinde, genel itibariyle israfa varan harcamaların 
yapılmadığı tespit edilmiştir. Bu yerleşimlerde halkın evlilik sürecindeki tutumu, ölçülülük ve 
toplumsal denge ilkeleri çerçevesinde şekillenmektedir. Ancak yine de nizam gereği ve evlilik 
harcamalarının daha açık ve düzenli bir çerçeveye kavuşturulması amacıyla, ilgili kazaların ileri 
gelenleri, imamları ve köy ile kasaba muhtarlarının iştirakiyle dört sosyal sınıf esas alınarak bir 
sınıflandırmaya gidilmiştir. Her bir sınıf için geçerli olacak evlilik masrafları, Tablo 2’de ayrıntılı 
şekilde belirtilmiştir.24 

Bu sınıflandırma sayesinde, farklı sosyoekonomik düzeylere sahip bireylerin evlenme 
süreçlerinde aşırı harcamalara yönelmesinin önüne geçilmesi, evliliklerin daha ulaşılabilir ve 
sürdürülebilir hâle getirilmesi amaçlanmıştır. Ayrıca bu uygulama, toplumsal dayanışmayı ve 
ekonomik adaleti destekleyen örfî-idarî bir tedbir olarak değerlendirilmektedir. 

Tablo 22: Priştine, Delcezin ve Novaberde kazalarında alınması istenen mihr miktarları 
Priştine 1. sınıf (kuruş) 2. sınıf (kuruş) 3. sınıf (kuruş) 4. sınıf (kuruş) 

Mihr-i Muaccel 5.000  3.500  2.500  2.000  

Mihr-i Müeccel 300  200  150  100  

Delcezin  

 
21 BOA, A. MKT. 27/47.  
22 BOA, A. MKT. 26/61 lef 2.  
23 BOA, A. MKT. 26/58 lef 1.  
24 BOA, A. MKT. 26/51. 



Tahir Bilirli / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

45 

Mihr-i Muaccel 1.450  800  400  300  

Mihr-i Müeccel 250  200  100  75  

Novaberde  

Mihr-i Muaccel 5.000  3.000  2.500  1.500  

Mihr-i Müeccel 300  200  150  100  

 

Priştine, Delcezin ve Novaberde (Geylan) kazalarında evlilik masraflarına dair yapılan 
düzenlemeler çerçevesinde, tarafların ekonomik durumlarına göre oluşturulan dört sınıf esas 
alınarak tablo 2’de belirlenen miktarların üstüne çıkılmaması kural olarak benimsenmiştir. Bu 
sınıflandırmanın amacı, evlilik kurumunu ekonomik açıdan ulaşılabilir kılmak ve toplumsal 
dengenin korunmasını sağlamaktır. 

Bu düzenlemeye aykırı olarak belirlenen üst sınırların üzerinde bir meblağ talep edilmesi 
hâlinde (taraflardan birinin ya da her iki tarafın bu duruma razı olmaması durumunda) ilgili olayın 
kaza meclisine bildirilmesi gerektiği hükme bağlanmıştır. İlgili meclis, konuyu kadı mahkemesi 
huzurunda değerlendirmeye alacak ve uygun görüldüğü takdirde cezai işlem uygulanmasına karar 
verecektir. Bu uygulama, yalnızca evlilik harcamalarının kontrol altına alınmasını değil, aynı 
zamanda yerel düzeyde alınan kararların hukukî güvenceye kavuşturulmasını da amaçlamaktadır. 
Böylece, yerleşik teamüllerin ötesine geçilerek, evlilik sürecinde karşılaşılabilecek ekonomik 
istismarların önüne geçilmesi hedeflenmiştir. 

3. Selanik ve Tırhala İmar Meclisi Raporlarında Evlilik ve Nikah 

Tırhala livasında, evliliklerin gerçekleşmesinde ekonomik yük oluşturan ve zaman zaman israfa 
varan düğün harcamalarının toplumsal dengeyi olumsuz etkilediği gözlemlenmiştir. Bu durumun 
önüne geçilebilmesi ve evlilik sürecinin mali külfetlerden arındırılması amacıyla, liva merkezi 
konumundaki Yenişehir Fener Meclisi tarafından kapsamlı bir düzenleme yapılmıştır25. Bu 
düzenleme çerçevesinde, halk beş farklı sınıfa ayrılmış ve her sınıf için evlilik harcamalarına 
ilişkin üst sınırlar belirlenmiştir. Söz konusu sınıfların 1845 yılı öncesinde yaptıkları geleneksel 
harcamalar, bu tarihten sonra yapmaları gereken azami harcama miktarlarıyla karşılaştırılmış; 
ayrıca bu yeni miktarların, önceki uygulamalara kıyasla ne oranda düşürüldüğü hesaplanarak 
tablo 3’te ayrıntılı biçimde gösterilmiştir. 

Tablo 3: Yenişehir Fener kazası meclisi tarafından belirlenen evlilik masrafları 

Yenişehir Fener kazasında 1845 yılı öncesinde ve sonrasında yapılan masraflar 

Sınıflar 

Erkek tarafı Kız tarafı 

1845 
Öncesi 

(kuruş) 

1845 
Sonrası 
(kuruş) 

İndirilen 
miktar 
(kuruş) 

Oran 
1845 
Öncesi 
(kuruş) 

1845 
Sonrası 
(kuruş) 

İndirilen 
miktar 
(kuruş) 

Oran 

1. sınıf 20.000  8.000  12.000  %60 60.000 25.000  35.000  %59 

2. sınıf 10.000  5.500  4.500  %45 30.000  15.000 15.000  %50 

3. sınıf 7.500 4.000  3.500  %47 19.000  10.000  9.000  %47 

4. sınıf 3.000  2.000  1.000  %33 10.500  5.000  5.500  %52 

5. sınıf 2.000  1.000  1.000  %50 4.000  2.000  2.000  %50 

Bu sınıfların dışında kalıp aciz durumda olanlar için ise erkek tarafı için en fazla 350 kuruş, kız tarafı 
için ise en fazla 750 kuruş masraf yapabileceklerdir. 

 
25 BOA, A. MKT. DES. 248/20 s. 4a. 



Tanzimat Döneminde Taşrada Aile Politikaları: İmar Meclisi Raporlarına Göre Rumeli’de Evlilik ve Nikah 
Süreçlerini Zorlaştıran Unsurlar (1845-1846)    

 

46 

 

Tırhala livası merkezi olan Yenişehir Fener kazasında evlilik merasimlerine ilişkin 
yapılan düzenlemeler çerçevesinde, 1845 yılı öncesinde uygulanan harcama kalemleri ile 1845 
sonrasında belirlenen yeni sınırlar karşılaştırıldığında, masraflarda ortalama %45 oranında bir 
azalma sağlandığı tespit edilmiştir. Bu tespit, yürürlüğe konulan tedbirlerin yalnızca şekli bir 
sınırlamadan ibaret olmadığını, aynı zamanda anlamlı bir mali tasarruf hedefi taşıdığını 
göstermektedir. Belirlenen harcama sınıflandırması, Yenişehir Fener kazasında uygulanabilir ve 
bağlayıcı olarak kabul edilmiş ve resmî olarak tescil edilmiştir. Meclis kararlarının yalnızca bu 
kazayla sınırlı kalmayıp, diğer kazalar ve nahiyeler için de örnek teşkil edebileceği ve 
uygulanabilir nitelikte olduğu ifade edilmiştir26. 

Bu uygulama çerçevesinde, herhangi bir evlilik masrafı belirlenirken mahalle ve köy 
ihtiyar heyetlerine danışılması, masrafların da bireylerin ekonomik güçlerine uygun olarak tayin 
edilmesi zorunlu tutulmuştur. Bu sınıflandırmaya göre belirlenen miktarların dışına çıkılması 
yasaklanmış; belirlenen sınırların aşılması hâlinde, ilgili durumun nahiye veya kaza meclisine 
ihbar edilmesi gerektiği karara bağlanmıştır. Böyle bir ihbar sonrasında, meclis kararıyla kadı 
mahkemesi huzurunda cezai müeyyide uygulanması öngörülmüştür. Bu tedbirler, Tanzimat 
sonrası Osmanlı taşrasında aile kurumunu korumaya, aşırı harcamaları denetim altına almaya ve 
evlilikleri toplumsal bir yük olmaktan çıkarmaya yönelik idari ve hukuki reformların bir 
yansıması olarak değerlendirilebilir. 

4. Çirmen ve Silistre İmar Meclisi Raporlarında Evlilik ve Nikah 

Çirmen ve Silistre İmar Meclisi memurlarının yaptıkları incelemeler neticesinde, Filibe27 ve 
Tekfurdağı28 kazalarında yapılan düğün ve nikâh merasimlerinde aşırıya kaçan harcamaların 
yaygın bir şekilde uygulandığı tespit edilmiştir. Bu israfların hem bireysel hem de toplumsal 
düzeyde ekonomik yük oluşturduğu değerlendirilmiş ve söz konusu durumu önlemeye yönelik 
bazı idari ve düzenleyici tedbirlerin alınması gerekli görülmüştür. Bu kapsamda, özellikle erkek 
tarafının yükümlülüklerini sınırlandırmak amacıyla, toplum altı farklı gelir grubuna ayrılmış; her 
bir sınıf için evlilik esnasında yapılacak harcamaların kapsamı ve sınırları belirlenmiştir. Söz 
konusu sınıflandırma uyarınca, hem mihr-i müeccel hem de mihr-i muaccel miktarları ile diğer 
evlilik masraflarına ilişkin ayrıntılı bilgiler, tablo 4’te sistematik biçimde yer almaktadır. 

Tablo 4: Filibe ve Tekfurdağı kazalarında yapılması istenen düğün ve mihr masrafları 

Filibe 1. sınıf 
(kuruş) 

2. sınıf 
(kuruş) 

3. sınıf 
(kuruş)  

4. sınıf 
(kuruş) 

5. sınıf 
(kuruş) 

6. sınıf 
(kuruş) 

Erkek tarafı 
masrafları 3.000  2.000  1.500  1.000  500  300  

Müeccel bedeli 2.000  1.500 1.000  750  300  100  

Muaccel bedeli 1.000  500  300  150  100  50  

Tekfurdağı 1. sınıf 2. sınıf 3. sınıf 4. sınıf 5. sınıf 6. sınıf 

Erkek tarafı 
masrafları 5.000  3.000  2.000  1.000  600  300  

Müeccel bedeli 1.000  700  500  250  150  100  

 

Filibe ve Tekfurdağı kazalarında düğün ve nikâh merasimlerinde gözlemlenen aşırı 
harcamaların sınırlandırılması amacıyla yürürlüğe konan düzenlemeler yalnızca erkek tarafının 
masraflarını sınıflandırmakla sınırlı kalmamış; aynı zamanda evlilik sürecinin diğer boyutlarına 

 
26 BOA, A. MKT. DES. 248/20, s. 4b. 
27 BOA, A. MKT. 58/04, 7. bend.  
28 Düğün masraflarının tasavvur edilen durumun gereği olarak bu şekilde tertip olunmuş olduğundan gösterilen şartların bundan böyle 
icra edilmesi yönünde ferman-ı âlî yazılması gerekecektir. (BOA, İ. MSM. 5/89). 



Tahir Bilirli / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

47 

da müdahale edilmesini gerekli kılmıştır. Dolayısıyla kız tarafından çeyiz olarak sunulan eşya 
tekliflerinin tümüyle reddedilmesi, evlilik harcamalarının yalnızca erkek tarafına yüklenmesini 
önleyerek iki taraf arasında adil bir yük dağılımının sağlanmasını hedeflemiştir.  

Hem kız hem de erkek tarafının yapacakları tüm masrafların, köy ve mahalle muhtarları 
ile ihtiyar heyetlerinin görüşüne başvurularak, bireylerin maddi durumlarına uygun biçimde ve 
önceden belirlenmiş sınıflar çerçevesinde gerçekleştirilmesi gerektiği vurgulanmıştır. Bu 
uygulama, belirlenen sınırların dışına çıkılarak israfa yol açılmasını engellemeyi amaçlamaktadır. 
Belirlenen sınırların ihlali ya da taraflardan birinin bu düzenlemelere rıza göstermemesi 
durumunda, söz konusu ihlalin ilgili kaza meclisine ihbar edilmesi ve tarafların şer’î mahkeme 
huzurunda cezai müeyyideye tâbi tutulmaları gerektiği hükme bağlanmıştır. Bu esasların hayata 
geçirilebilmesi ve uygulamada birlik sağlanabilmesi için, alınan kararların resmî yazılı metinler 
hâlinde düzenlenerek mahallî idareciler nezdinde uygulanması talep edilmiştir. 

Bunların yanı sıra, yapılan incelemeler Filibe kazasında evlilik masraflarının Tekfurdağı 
kazasına kıyasla daha düşük olduğunu ortaya koymuştur. Özellikle birinci ve ikinci sınıf gelir 
grubundaki bireyler arasında bu fark açık biçimde hissedilmektedir. Bu durum, Tekfurdağı 
kazasının Filibe’ye oranla daha yüksek bir sosyo-ekonomik yapıya sahip olduğunu ve halkın 
genel gelir düzeyinin görece daha yüksek olduğunu göstermektedir29. 

5. Elviye-i Selase (Yanya) İmar Meclisi Raporlarında Evlilik ve Nikah 

Elviye-i Selase/Yanya İmar Meclisi memurlarının raporlarında Yanya kazasında hem Müslüman 
(ehl-i İslâm) hem de gayrimüslim (reaya) halkın evlilik merasimlerinde ciddi ekonomik yükler 
altına girdiği anlaşılmaktadır. Düğün için kendi aralarında oluşturdukları üç sınıftan birinci sınıf 
50.000-60.000'den 100.000 kuruşa kadar, ikinci ve üçüncü sınıf ise 10.000 kuruştan 50.000 
kuruşa kadar masraf yapmaktadır. Bunların dışında daha düşük gelirli olanlar ise durumuna göre 
5.000-10.000 kuruştan 20.000-25.000 kuruşa kadar düğün masrafı yapmaktadır. Düğünlerde 
“görenek” adı altında süregelen bazı örfî uygulamalar ile lüks tüketim niteliğindeki çeyiz ve 
hediyeler, aileler üzerinde ağır bir maddi yük oluşturmuş; bu nedenle birçok kimse evlenebilmek 
için mal ve mülkünü satmak, hatta borçlanmak veya evini elden çıkarmak zorunda kalmıştır. 

Bu olumsuz tablonun ortadan kaldırılması amacıyla, Yanya Kaza Meclisi tarafından bazı 
sınırlayıcı ve düzenleyici kararlar alınmıştır30. Bu kararlar aşağıda tablo 5’te verilmiştir. Buna 
göre: 

1. Evlilik masraflarının üç sosyal sınıfa göre sınırlandırılması öngörülmüş, özellikle çeyiz, 
yedilik ve mihr-i müeccel kalemleri bu sınıflara göre yeniden belirlenmiştir. 

2. Çeyiz ve hediyelerde aşırıya kaçılmaması gerek aynî gerekse nakdî fazlalıkların 
engellenmesi yönünde kurallar getirilmiştir. 

3. Belirlenen sınırlar dışında harcama yapılması veya tarafların bu kurallara rıza 
göstermemesi hâlinde, fazladan verilen meblağlar devlet eliyle alınarak yetim, fakir ve 
kimsesiz kızların evlendirilmesi amacıyla kullanılacaktır. 

4. Kurallara aykırı hareket edenlerin ise şiddetli biçimde cezalandırılması kararlaştırılmıştır. 

Başlangıçta belirlenen üç sınıflı tasnifin halk tarafından yeterince anlaşılmaması üzerine, 
evlilik masraflarına dair tutarlar tarafların da iştirakiyle yeniden belirlenmiş ve bu düzenlemelerin 
uygulanmasına dair taahhüt alınmıştır. Böylelikle neslin devamı, aile kurumunun korunması ve 
evlenmenin kolaylaştırılması amaçlanmıştır.  

Tablo 3: Yanya’da bulunan toplumun yedilik, mihr-i müeccel ve çeyiz masrafları. 
Grup Sınıf Yedilik (kuruş) Mihr-i Müeccel (Kuruş) Çeyiz (kuruş) 

Arslanpaşa 
neslinden olanlar 

1. Sınıf 13.000 7.000 45.000 

2. Sınıf 7.000 3.000 30.000 

 
29 BOA, A. MKT. 58/04.  
30 BOA, A. MKT. 30/10. 



Tanzimat Döneminde Taşrada Aile Politikaları: İmar Meclisi Raporlarına Göre Rumeli’de Evlilik ve Nikah 
Süreçlerini Zorlaştıran Unsurlar (1845-1846)    

 

48 

Arslanpaşa nesli 
dışındaki 
ahaliden 

1. Sınıf 1.500 500 11.000 

2. Sınıf 700 300 6.000 

3. Sınıf 500 200 4.000 

 

İmar Meclisi raporlarına göre Narda ve Koniçe kazalarında evlilik ve nikâh süreçlerine 
ilişkin yapılan gözlem ve tespitler, bu bölgelerdeki geleneksel uygulamaların hem dini hem de 
toplumsal istikrar açısından önemli sonuçlar doğurduğunu ortaya koymaktadır31. 

Raporlarda Narda kazasında, evlilik merasimlerine ilişkin fahiş harcamalar, israf ve 
rüşvet gibi uygulamaların yaygın olmadığı bildirilmiştir. Bu durum, bölgenin örfî düzenlemeleri 
ile dini kuralları gözeten bir yapıya sahip olduğunu göstermektedir. Ehl-i İslâm halkı tarafından 
"çeyiz" ve "yedilik" adı altında verilen eşyalar, beş farklı sosyal sınıfa göre düzenlenmiş; her 
sınıfın vereceği eşyalar miktar ve değer itibariyle tanımlanmıştır. Buna karşılık, millet-i reaya ve 
Yahudi cemaati mensuplarının verecekleri çeyiz bedelleri de yine beş sınıf temelinde belirlenmiş 
olup, bu eşyaların ölçüsü hamal yükü (yük birimi) üzerinden tasnif edilmiştir. Böylece farklı dini 
ve toplumsal grupların ekonomik kapasiteleri doğrultusunda çeyiz düzenlemeleri yapılmış ve 
toplumsal denge gözetilmiştir. 

Koniçe kazasında ise, evlilik süreçlerinde "çeyiz" adıyla verilen eşyalar ve diğer nikâh 
masrafları, geçmişten bu yana süregelen bir gelenek çerçevesinde uygulanmakta olup, bu 
uygulamalar ıslah edilerek sistematik bir düzene bağlanmıştır. Bu kapsamda, kazanın ileri 
gelenleri anlamında "vücûh-ı belde" olarak tanımlanan zümre ile geri kalan halk dört sosyal sınıfa 
ayrılarak her bir sınıfın evlilikle ilgili yükümlülükleri belirlenmiştir. Söz konusu sınıfların evlilik 
vesilesiyle sunacakları çeyiz ve yapacakları harcamalar, tablo 6’da detaylandırılmıştır. 

Her iki kazada da bu yeni düzenlemelerin dışına çıkılmaması amacıyla, belirlenen 
sınırlara müdahale edilmemesi gerektiği vurgulanmış; bu esasların ihlâl edilmemesi için bir 
padişah fermanı (emr-i âlî) nezdinde resmî bir emir yazılarak, hukuki bir bağlayıcılığın 
sağlanması talep edilmiştir32. 

Tablo 6: Narda ve Koniçe kazalarının çehiz masrafları 
Narda kazasının ehl-i İslam ile gayr-ı Müslimin çehiz masrafları 

Ehl-i İslam 1. Sınıf 
(kuruş) 

2. Sınıf 
(kuruş) 

3. Sınıf 
(kuruş) 

4. Sınıf 
(kuruş) 

5. Sınıf 
(kuruş) 

Hamal sayısı 8 hamal yük 7 hamal yük 5 hamal yük 3 hamal yük 1 hamal yük 

Değeri 7.500  5.000  4.000  2.000  1.000  

Reaya ve 
Yahudiler 6.000  4.000  2.500  1.000  500  

Koniçe kazasının vücûh-ı belde olanlar ile diğer ahalinin çehiz masrafı 

Vücûh-ı belde 20.000  10.000  5.000  3.000  - 

Diğer ahali 2.000  1.250  600  300  - 

 

 

 

 

 

 
31 BOA, A. MKT. 104/69.  
32 BOA, A. MKT. 104/69.  



Tahir Bilirli / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

49 

Sonuç 

Tensîkât-ı Mülkiye reformları çerçevesine oluşturulan İmar Meclisleri kontrolünde Osmanlı taşra 
yönetimince gerçekleştirilen evlilik düzenlemeleri, ekonomik, sosyal ve hukuki dengeleri gözeten 
kapsamlı ve sistematik müdahaleler olarak öne çıkmaktadır. Niş, Prizren, Yakova, İpek, İslimiye, 
Yanbolu, Leskofça, Yenişehir Fener, Filibe, Tekfurdağı, Yanya, Narda ve Koniçe gibi farklı 
kazalarda uygulamaya konulan düzenlemeler, yerel gelenekler ve sosyo-ekonomik gerçeklikler 
dikkate alınarak evlilik harcamalarının kontrollü, ölçülü ve adil bir biçimde yapılmasını 
sağlamıştır.  

İmar Meclisleri’nin çalışmaları sayesinde evlilik sürecinde görülen aşırı masraf ve israfın 
önüne geçmeyi, ailelerin ekonomik yükünü hafifletmeyi ve evlilik kurumunun sürdürülebilirliğini 
güvence altına almak amaçlanmıştır. Sosyal sınıflandırmalar temelinde getirilen mehir, yedilik, 
çeyiz ve diğer harcama kalemleri için belirlenen sınırlar hem ekonomik gerçeklerle hem de şer’î 
esaslarla uyumlu şekilde kurgulanmıştır. Böylece hem bireylerin maddi kapasitesi gözetilmiş hem 
de dini ve toplumsal hassasiyetler titizlikle korunmuştur. 

İmar meclisleri memurları yerel yönetim birimleri olan başta kaza meclisleri olmak üzere 
muhtarlar ve ihtiyar heyetlerini de sürece aktif katılımını sağlamış böylece kararların alınması ve 
uygulanmasında halkla iş birliği sağlanarak toplumsal meşruiyet artırılmıştır. Kadı mahkemeleri 
ise ihlal durumlarında hukuki yaptırımlarla düzenlemelerin bağlayıcılığını perçinlemiş, aşırı 
harcama ve ekonomik istismarların önlenmesinde caydırıcı rol üstlenmiştir. Hatta bazı bölgelerde, 
devlet müdahalesiyle fazla harcamaların geri alınarak toplum yararına kullanılması gibi yenilikçi 
uygulamalar hayata geçirilmiştir. 

Ekonomik yapı ve sosyal koşullardaki farklılıklar nedeniyle kazalar arasında harcama 
düzeylerinde değişiklikler gözlemlenmiş; bu da reformların yerel ihtiyaçlara göre esnek ve 
uyarlanabilir biçimde tasarlandığını göstermektedir. Özellikle Yenişehir Fener kazasında yapılan 
düzenlemelerle evlilik harcamalarında %45’e varan ciddi bir tasarruf sağlanması, düzenlemelerin 
maddi anlamda da etkili olduğunu ortaya koymuştur. 

Sonuç olarak, Tanzimat Dönemi’nde İmar Meclisleri vasıtasıyla taşrada hayata geçirilen 
bu evlilik düzenlemeleri, Osmanlı’nın modernleşme sürecinde sosyal kurumların ekonomik ve 
hukuki açıdan yeniden yapılandırılması açısından önemli bir örfî-idarî ve şer‘î reform hareketini 
temsil etmektedir. Bu uygulamalar, taşra halkının ekonomik refahını koruma, aile kurumunun 
devamını sağlama ve toplumsal barışı tesis etme çabalarının somut yansımaları olarak 
değerlendirilebilir. Ayrıca, bu modeller, Osmanlı reformlarının yerel düzeyde nasıl işlediğine dair 
önemli birer tarihsel belge olma niteliği taşımaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Tanzimat Döneminde Taşrada Aile Politikaları: İmar Meclisi Raporlarına Göre Rumeli’de Evlilik ve Nikah 
Süreçlerini Zorlaştıran Unsurlar (1845-1846)    

 

50 

Kaynakça 

1. Arşiv Kaynakları 

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi Başkanlığı (BOA); 

Cevdet Dâhiliye (C.DH.) 

İrâde Mesâil-i Mühimme (İ.MSM.) 

Meclis-i Vâlâ Defterleri (MVL.d.) 

Meclis-i Vâlâ Evrakı (MVL.) 

Sadâret Defteri (A.d.) 

Sadâret Divan Kalemi Evrakı (A.DVN.) 

Sadâret Mektûbî Kalemi (A.MKT) 

 

2. Araştırma Eserler 

Bilirli, Tahir, Tanzimat Dönemi İmar Meclisleri (1845-1846), TTK, Ankara, 2019. 

Çadırcı, Musa, Tanzimat Döneminde Anadolu Kentlerinin Sosyal ve Ekonomik Yapısı, TTK, 
Ankara, 2013. 

Efe, Ayla, “İmar Meclisi Raporlarına Göre Niş Bölgesi”, Uluslararası Osmanlı ve Cumhuriyet 
Dönemi Türk-Bulgar İlişkileri Sempozyumu, Mayıs, 2005, Eskişehir, s. 261-267. 

Efe, Ayla, “İmar Meclisi Raporlarının Kaynak Niteliği Üzerine Bir Değerlendirme: Tekfurdağı 
Örneği”, Belleten, S. 273, (2011), s. 471-503.  

Ercoşkun, Tülay, “Osmanlı İmparatorluğu'nda 19. Yüzyılda Evlilik ve Nikâha Dair 
Düzenlemeler”, (Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi), Ankara, 2010. 

Ercoşkun, Tülay, “İmar Meclislerinin Raporlarında Evlenme (1845-1847)”, Modern Türklük 
Araştırmaları Dergisi, C. 8, S. 2, (2011), s. 168-180. 

Ercoşkun, Tülay, “Tanzimat'ın İlk Yıllarında Evlilikle İlgili Düzenlemeler: Ankara Örneği (1844-
1845)”, Tarihte Ankara Uluslararası Sempozyum Bildirileri, 25-26 Ekim 2011, C. 1, Ankara, 
2012, s. 403-416. 

İnalcık, Halil, “Tanzimat'ın Uygulanmasına Sosyal Tepkiler”, Tanzimat, (ed.:Halil İnalcık-
Mehmet Seyitdanlıoğlu), Türkiye İş Bankası Kültür Yay., İstanbul, 2012, s. 169-196. 

Küçük, Cevdet. “Abdülmecid”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA), Türkiye Diyanet Vakfı 
Yay., C. 1, İstanbul, 1988, s. 259-263. 

Seyitdanlıoğlu, Mehmet, “Tanzimat Dönemi İmar Meclisleri”, OTAM, S. 3, (1992), s. 323-332. 

Ünver, Metin, “Tanzimat Taşrasının İstanbul Buluşması: İmar Meclislerinin Kurulması Süreci”, 
Eski Çağdan Günümüze Yönetim Anlayışı ve Kurumlar, (ed.: Feridun Emecen), Kitabevi Yay., 
İstanbul, 2009, s. 119-160. 

 

 

 

 

 

 



Tahir Bilirli / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777 
 

51 

Extended Abstract 

On 18 January 1845, Sultan Abdülmecid stated at the opening of the Meclis-i Vâlâ that the 
reforms had not been sufficiently implemented, emphasizing the need for state development, 
improvements in public works, and an increase in public welfare. Under the leadership of Mustafa 
Reşit Pasha, new administrative arrangements known as tensîkât-ı mülkiye were prepared. To 
ensure that reforms progressed effectively, the first step was to determine the empire’s social and 
economic structure. For this purpose, population and property surveys were conducted throughout 
the empire, and provincial notables were summoned to Istanbul to provide information on local 
conditions. The data collected offered valuable insight into both demographic patterns and 
economic capacity. In the second stage of the reform process, ten temporary Development 
Councils (İmar Meclisleri) were established in Anatolia and Rumelia to oversee the 
implementation of Tanzimat principles in the provinces. Composed of military, scholarly, and 
administrative representatives, these councils examined the administrative structure and socio-
economic conditions in their assigned regions and submitted detailed reports to the central 
government, fulfilling both advisory and supervisory roles. 

The instruction dated 13 February 1845 assigned these councils the tasks of investigating 
matters such as population, agriculture, trade, mining, livestock, education, public works, and 
family structure. They were also given confidential directives to monitor whether provincial 
administrators were unlawfully collecting money from the populace, thereby strengthening 
central control. Based on the reports submitted in Istanbul, the council members received 
additional instructions, expanding the scope and detail of the investigations. These developments 
reflect how Tanzimat reforms were implemented with attention to local conditions. The councils’ 
reports noted that rising marriage expenses and certain traditional practices created difficulties for 
families, prompting proposals to restrict excessive spending. 

Investigations across various districts revealed significant regional differences in 
wedding and marriage expenses but also a general post-Tanzimat trend toward limiting costs. In 
the Niš region, expenses were moderate and did not significantly hinder marriages; however, 
increases in mihr-i müeccel (deferred dower) led to new restrictions, and birth-gift customs were 
abolished. In Prizren, although the bride’s side bore minimal expenses, excessive spending by the 
groom’s side prompted the population to be divided into four economic classes, each with a fixed 
expenditure limit. Similarly, in Yakova and İpek, high wedding costs had become a major issue, 
leading to a requirement that violations be reported to the district council. 

In İslimiye and Yanbolu, both Muslim and non-Muslim communities displayed a 
tendency toward excessive spending. As a result, dowers and wedding expenses were 
standardized according to economic class and officially recorded in the court registers. In Üsküp 
and Kumanova, expenses were generally proportional to economic conditions and did not impose 
excessive burdens; however, Üsküp showed a wider cost range, while Kumanova was more 
balanced. In Priştine, Delcezin, and Novaberde, although wasteful spending was not widespread, 
the population was divided into four classes and spending limits were legally enforced. 

In Yenişehir Fener, reforms introduced after 1845 reduced marriage costs by about 45 percent. 
Expenditure limits were determined with the help of local elders and were formally registered. 
This model was recommended for use in other districts as well. 

The investigations of the Çirmen and Silistre Public Works Councils in Filibe and 
Tekfurdağı highlighted widespread extravagance in both districts. Society was divided into six 
income groups to reset appropriate spending limits. To prevent the financial burden from falling 
solely on the groom’s family, proposals for bridal trousseaus from the bride’s side were to be 
rejected. Filibe’s expenses were lower than those of Tekfurdağı, a difference attributed to the 
latter’s stronger socio-economic standing. 

In the Elviye-i Selase/Yanya region, both Muslim and non-Muslim families spent 
excessively on weddings, sometimes selling property to cover costs. Consequently, expenses were 
restricted by dividing families into three economic classes, with regulations introduced for dowers 
and trousseaus. Violators faced severe penalties. In Narda, where wastefulness and bribery were 



Tanzimat Döneminde Taşrada Aile Politikaları: İmar Meclisi Raporlarına Göre Rumeli’de Evlilik ve Nikah 
Süreçlerini Zorlaştıran Unsurlar (1845-1846)    

 

52 

less common, trousseaus and gifts were organized into five classes for both Muslims and non-
Muslims. In Koniçe, traditional marriage practices were restructured into four categories, and the 
enforcement of these rules through an imperial decree was requested. 

Overall, this picture illustrates a comprehensive administrative and legal effort during the 
Tanzimat era to reduce the economic burden of marriage ceremonies, maintain social balance, 
and prevent wasteful spending across the Ottoman provinces. 

 

  

 

 



 
MERS-EL-KÉBİR BASKINI’NIN COĞRAFİ VE JEOPOLİTİK ANALİZİ 

 
A GEOPOLITICAL AND GEOGRAPHICAL ANALYSIS OF  

THE MERS-EL-KÉBİR RAID 
 
 

Murat ÇINAR∗ 
 

 
Öz 
Bu çalışma, 3 Temmuz 1940 tarihinde gerçekleşen Mers-el-Kébir Baskını’nı coğrafi, jeopolitik 
ve tarihsel perspektiflerden analiz etmektedir. Araştırma, Akdeniz’in mekânsal kısıtları ve coğrafi 
zorunluluklarının stratejik karar alma süreçlerindeki rolünü analiz etmektedir. Mahan’ın Deniz 
Gücü Teorisi, Mackinder’in Kara Hâkimiyet Teorisi ve Spykman’ın Kenar Kuşak (Rimland) 
Teorisi çerçevesinde, baskının yalnızca askeri bir olay değil, coğrafyanın stratejik kararları 
biçimlendirdiği bir tarihsel dönüm noktası olduğu ileri sürülmektedir. Çalışma, tarihsel coğrafya 
analizi, nitel içerik analizi ve vaka incelemesi yöntemlerini bütünleştirerek, Mers-el-Kébir’in hem 
doğal hem de stratejik yapısının savaşın seyrine etkilerini değerlendirmektedir. Sonuç olarak, 
Mers-el-Kébir Baskını, insan iradesi ile coğrafi zorunlulukların kesiştiği bir olay olarak ele 
alınmakta; coğrafyanın uluslararası ilişkilerdeki belirleyici gücünü görünür kılmaktadır. 
 

Anahtar Kelimeler: Mers-el-Kébir Baskını, Mekân-Strateji Etkileşimi, Jeopolitik, 
Akdeniz, Deniz Gücü, Tarihsel Coğrafya. 

 
Abstract 

This study analyzes the Attack on Mers-el-Kébir, which took place on July 3, 1940, from 
geographical, geopolitical, and historical perspectives. The research examines the role of the 
Mediterranean’s spatial constraints and geographical imperatives in strategic decision-making 
processes. Within the frameworks of Mahan’s Sea Power Theory, Mackinder’s Heartland Theory, 
and Spykman’s Rimland Theory, it is argued that the attack was not merely a military event, but 
a historical turning point shaped by geography’s influence on strategic decisions. By integrating 
historical geography analysis, qualitative content analysis, and case study methods, the study 
evaluates how both the natural and strategic characteristics of Mers-el-Kébir affected the course 
of the war. Ultimately, the Attack on Mers-el-Kébir is approached as an event at the intersection 
of human agency and geographical determinism, highlighting the decisive power of geography in 
international relations. 

 

Key Words: Mers-el-Kébir Attack, Spatial Constraints, Geopolitics, Mediterranean, Sea 
Power, Historical Geography. 

 

1. Giriş 
Akdeniz Havzası, tarih boyunca üç kıtanın kesişiminde yer alması nedeniyle, dünya siyasetinin 
en dinamik jeopolitik alanlarından biri olmuştur. Avrupa, Afrika ve Asya arasındaki ticaret, kültür 
ve güç etkileşimlerinin merkezinde bulunan bu bölge, Antik Çağ’dan itibaren kara ve deniz 
güçleri arasındaki stratejik rekabetin odağında yer almıştır (Roucek, 1953). Bu tarihsel süreklilik, 
Akdeniz’i yalnızca bir deniz alanı değil, aynı zamanda medeniyetler arası bir mücadele coğrafyası 
hâline getirmiştir. 

 
Bu makale 10.11.2025 tarihinde dergimize gönderilmiş; 13.11.2025 tarihinde hakemlere gönderilme işlemi gerçekleştirilmiş; 
10.12.2025 tarihinde hakem raporlarının değerlendirilmesi sonucu yayın listesine dâhil edilmiştir. 
Makaleye atıf şekli; Murat Çınar, “Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi”, Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri 
Bilimler Dergisi, S. 4, (Aralık 2025), s. 53-80.   
∗ Doç. Dr., Karabük Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Coğrafya Bölümü Öğretim Üyesi, E-mail: 
muratcinar@karabuk.edu.tr, Orcid: 0000-0002-7436-2114. 

mailto:muratcinar@karabuk.edu.tr


Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

54 

Coğrafi olarak dar boğazlar, iç denizler ve kıyı boyunca uzanan liman sistemleri, 
Akdeniz’in jeopolitik karakterini belirleyen başlıca unsurlardır. Bu yapı, tarih boyunca bölgenin 
“doğal bir güç laboratuvarı” gibi işlev görmesine yol açmıştır. Mahan’ın (1890) “Sea Power 
Theory”sinde ifade ettiği üzere, deniz hâkimiyeti uluslararası gücün en temel belirleyicilerinden 
biridir. Akdeniz, bu teorinin en canlı uygulama alanlarından birini oluşturmuş; İngiltere, Fransa 
ve İtalya gibi denizci devletler açısından küresel denge politikalarının vazgeçilmez sahnesi 
olmuştur. 

Bu çerçevede Mers-el-Kébir Limanı, Akdeniz’in batısında Cebelitarık Boğazı’na yakın 
konumuyla, hem Atlantik’e açılan stratejik bir kapı hem de Fransa’nın Kuzey Afrika’daki deniz 
üssü sisteminin merkezi olmuştur (Cantoni, 2016). Körfezin doğal korunaklı yapısı ve hidrografik 
özellikleri, uzun yıllar boyunca askeri ve ticari amaçlarla kullanılmasını sağlamıştır. Ancak aynı 
coğrafi özellikler, 3 Temmuz 1940’taki Mers-el-Kébir Baskını sırasında bu avantajı dezavantaja 
dönüştürmüş; Fransız filosu limanın kapalı yapısı içinde manevra kabiliyetini yitirmiştir (Ridolfi, 
1997). Bu durum, coğrafyanın askeri stratejiler üzerindeki belirleyici etkisini gösteren çarpıcı bir 
örnek oluşturmuştur. 

Mers-el-Kébir olayı, coğrafyanın askeri karar alma süreçlerini sınırlandırdığı ve 
yönlendirdiği tarihsel vakalardan biridir. Mackinder’in (1904) “Heartland” yaklaşımı ile 
Spykman’ın (1942) “Rimland” teorileri, kara ve deniz güçleri arasındaki jeopolitik dengeyi 
açıklarken, Akdeniz’i stratejik bir ara kuşak olarak tanımlamaktadır. Bu çerçevede Mers-el-Kébir, 
kara gücü ile deniz gücü arasındaki tarihsel rekabetin mikro düzeyde bir izdüşümü olarak 
değerlendirilebilir. Olayın yaşandığı dönem, yalnızca II. Dünya Savaşı’ndaki bir taktik müdahale 
değil, aynı zamanda jeostratejik zorunlulukların ve coğrafyanın sınırlayıcı etkisinin kesiştiği bir 
anı temsil etmektedir (Hance, 2019). 

Bu çalışmanın amacı, Mers-el-Kébir Baskını’nı tarihsel, coğrafi ve jeopolitik boyutlarıyla 
ele alarak, coğrafi faktörlerin stratejik karar alma süreçlerindeki belirleyici rolünü analiz etmektir. 
Araştırma, nitel bir yaklaşımla, tarihsel coğrafya analizi, vaka incelemesi ve nitel içerik analizini 
birleştirmektedir. Bu doğrultuda, Akdeniz’in fiziksel özelliklerinin, savaş döneminde insan 
iradesiyle doğa arasındaki ilişkiyi nasıl şekillendirdiği irdelenmektedir. 

Çalışmanın özgünlüğü, Mers-el-Kébir örneğini mekânsal kısıtlar ve coğrafi zorunluluklar 
çerçevesinde yeniden yorumlamasında yatmaktadır. Bu yaklaşım, coğrafyanın pasif bir sahne 
olmaktan öte, stratejik karar alma süreçlerini sınırlandıran ve yönlendiren bir çerçeve sunduğunu 
ortaya koymaktadır. Akdeniz’in tarihsel jeopolitiği içinde Mers-el-Kébir, yalnızca bir liman değil, 
mekânsal koşulların askeri ve politik stratejiyle kesiştiği kritik bir kavşak noktasıdır. 

 
1.1. Araştırmanın Amacı ve Önemi 
Bu araştırmanın temel amacı, Mers-el-Kébir Baskını’nı tarihsel coğrafya perspektifinden 
inceleyerek, coğrafi faktörlerin stratejik karar alma süreçleri üzerindeki etkisini ortaya koymaktır. 
Çalışma, 3 Temmuz 1940’ta gerçekleşen baskını yalnızca askeri bir operasyon olarak değil, aynı 
zamanda coğrafyanın belirleyiciliğini yansıtan bir jeopolitik olgu olarak ele almaktadır. Bu 
yönüyle araştırma, klasik tarih anlatılarının ötesine geçerek, mekânın savaşın seyrine nasıl yön 
verdiğini göstermeyi hedeflemektedir. 

Araştırmanın özgünlüğü, Mers-el-Kébir örneğini mekân-strateji etkileşimi çerçevesinde 
ele alması ve olayı mekânsal etkenlerin stratejik zorunluluklarla kesiştiği bir doğrultuda analiz 
etmesinden kaynaklanmaktadır. Mahan’ın (1890) “Deniz Gücü Teorisi” ile Mackinder’in (1904) 
“Kara Hâkimiyet Teorisi”nden hareketle, çalışma Akdeniz’in tarih boyunca deniz-kara güç 
dengesinin merkezinde yer aldığını göstermektedir. Mers-el-Kébir Baskını, Akdeniz’de deniz 
gücünün coğrafi koşullarla nasıl sınırlandığını ortaya koyan önemli bir örnek teşkil etmektedir 
(Roucek, 1953; Spykman, 1942).  

Bu çalışma, Mers-el-Kébir Baskını’nı coğrafi ve jeopolitik bir perspektifle ele alarak, 
mekânın stratejik karar alma süreçleri üzerindeki şekillendirici ve sınırlayıcı rolünü analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. Bu doğrultuda araştırma, aşağıdaki temel sorulara yanıt aramaktadır: 

1. Mers-el-Kébir Limanı’nın fiziki coğrafi özellikleri (liman morfolojisi, körfez yapısı ve 
deniz derinliği), 3 Temmuz 1940 tarihli baskında Fransız filosunun manevra 
kapasitesini ve savunma imkânlarını nasıl etkilemiştir? 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

55 

2. İngiltere’nin Operation Catapult kapsamında Mers-el-Kébir’e yönelik müdahale 
kararı, Akdeniz’in batı kesimindeki jeopolitik dengeler ve deniz hâkimiyeti 
zorunluluğu çerçevesinde nasıl açıklanabilir? 

3. Mers-el-Kébir Baskını, Mahan’ın deniz gücü yaklaşımı, Mackinder’in kara hâkimiyeti 
paradigması ve Spykman’ın rimland kuramı değerlendirildiğinde, coğrafya-strateji 
ilişkisine dair hangi kuramsal çıkarımları mümkün kılmaktadır? 

Çalışmanın önemi, coğrafyanın askeri ve politik stratejiler üzerindeki sınırlayıcı ve 
yönlendirici rolünü disiplinler arası bir yaklaşımla açıklama çabasından kaynaklanmaktadır. 
Tarihsel olayların yalnızca politik iradeler veya diplomatik kararlarla değil, aynı zamanda doğal 
çevrenin sunduğu ve sınırlandırdığı mekânsal koşullar içinde şekillendiği vurgulanmaktadır. Bu 
yönüyle çalışma, jeopolitik analiz ile mekânsal analiz yaklaşımları arasındaki ilişkiyi yeniden 
değerlendirerek, tarihsel coğrafya alanına özgün bir katkı sunmaktadır. 

Ayrıca araştırma, Türkiye’de genellikle siyasi tarih ya da askeri strateji ekseninde ele 
alınan jeopolitik olayların, fiziksel coğrafya ve mekânsal analiz yöntemleriyle bütünleştirilmesine 
yönelik metodolojik bir model önermektedir. Bu yaklaşım, hem Türkiye akademisinde coğrafya 
temelli jeopolitik çalışmaların gelişimine katkı sağlayacak hem de Akdeniz’in günümüzdeki 
stratejik konumunun tarihsel sürekliliğini anlamaya yardımcı olacaktır (Hance, 2019; Cantoni, 
2016). 

Sonuç olarak, bu çalışma, Mers-el-Kébir Baskını’nı tarihsel bir olaydan öte, insan iradesi 
ile coğrafi zorunlulukların etkileşim alanı olarak değerlendirmekte; böylece coğrafyanın 
uluslararası ilişkilerdeki belirleyici rolünü görünür kılmayı amaçlamaktadır. 

1.2. Literatür Taraması ve Araştırma Boşluğu 

Mers-el-Kébir Baskını ve genel olarak Akdeniz jeopolitiği üzerine yapılan akademik çalışmaların 
büyük bir bölümü, Batı merkezli jeopolitik kuramlar ve deniz gücü analizleri ekseninde 
gelişmiştir. Klasik jeopolitik teorisyenler arasında yer alan Mahan (1890), Mackinder (1904) ve 
Spykman (1942), deniz-kara gücü dengesini küresel güç mücadelesinin belirleyici faktörü olarak 
ele almışlardır. Mahan, deniz yollarının kontrolünü ulusal gücün temel dayanağı olarak görürken; 
Mackinder kara hâkimiyetinin, Spykman ise kenar kuşak (rimland) bölgelerinin stratejik önemini 
vurgulamıştır. Bu üç kuramın kesişiminde, Akdeniz jeopolitik bir geçiş alanı olarak 
tanımlanmıştır (Roucek, 1953). 

Modern literatürde ise Ridolfi (1997), Hance (2019) ve Germond (2015), Akdeniz’in 
Soğuk Savaş sonrası dönemde de deniz gücü rekabetinin sürekliliğini koruyan bir jeostratejik alan 
olduğunu belirtmektedir. Özellikle Hance (2019), Mers-el-Kébir ve Cebelitarık hattının, 
İngiltere’nin Atlantik güvenlik zinciri açısından tarihsel bir denge noktası oluşturduğunu 
vurgular. Cantoni (2016) ise, Fransa’nın Mers-el-Kébir’de yaşadığı stratejik kırılmanın, Cezayir 
Savaşı sonrasında bile ülkenin deniz güvenliği doktrininde derin izler bıraktığını ileri sürmektedir. 

Bununla birlikte, Türkiye’de konuyla ilgili literatür son derece sınırlıdır. Ulusal akademik 
yayınlarda Mers-el-Kébir Baskını’na doğrudan odaklanan çalışmaların azlığı dikkat çekmektedir. 
Türkiye’deki jeopolitik araştırmalar genellikle Doğu Akdeniz enerji politikaları, Mavi Vatan 
doktrini veya güncel deniz yetki alanı tartışmaları çerçevesinde yoğunlaşmakta; tarihsel olayların 
mekânsal analizine ve mekân–strateji ilişkisine yeterince yer verilmemektedir. Bu eksiklik, 
yalnızca araştırma ilgisinin zayıflığından değil, aynı zamanda disiplinler arası metodolojik 
bütünleşmenin sınırlı olmasından kaynaklanmaktadır. 

Bu çerçevede mevcut literatürün büyük ölçüde Batı kaynaklı olması, Akdeniz’in Türkiye 
perspektifinden yeniden yorumlanması ihtiyacını doğurmaktadır. Türkiye literatüründe jeopolitik 
analizler çoğunlukla güncel güvenlik politikaları etrafında şekillendiğinden, Mers-el-Kébir gibi 
tarihsel olayların coğrafi ve mekânsal analizine sistematik biçimde yaklaşılmamıştır. Bu durum, 
‘Batı merkezli literatür baskınlığı’ olarak nitelendirilebilecek bir yapısal dengesizlik 
yaratmaktadır. 

Bu çalışmanın amacı, söz konusu boşluğu doldurmak ve Mers-el-Kébir olayını coğrafya 
temelli bir tarihsel analiz modeli içinde yeniden değerlendirmektir. Bu yaklaşım, Akdeniz 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

56 

jeopolitiğine Türkiye’nin coğrafi ve stratejik perspektifinden bakmayı ve literatürün tek yönlü 
yapısını dengelemeyi hedeflemektedir. Ayrıca çalışma, ulusal literatüre mekânsal analiz, mekân-
strateji etkileşimi ve tarihsel jeopolitik yaklaşımlar açısından özgün bir katkı sunmayı 
amaçlamaktadır. 

1.3. Araştırma Yöntemi 

Bu araştırma, nitel araştırma yaklaşımı temelinde tasarlanmış olup; tarihsel coğrafya analizi, vaka 
incelemesi ve nitel içerik analizi yöntemlerini bir arada kullanan bütüncül bir metodolojik 
çerçeveye dayanmaktadır. Çalışmanın temel amacı, Mers-el-Kébir Baskını’nı yalnızca askerî ve 
diplomatik bir olay olarak değil, coğrafi koşulların stratejik karar alma süreçlerini nasıl sınırladığı 
ve yönlendirdiğini ortaya koyan tarihsel bir vaka olarak analiz etmektir. 

1.3.1. Araştırma Yaklaşımı 

Bu çalışma, yorumlayıcı paradigma içinde konumlanan nitel bir araştırmadır. Amaç, tarihsel 
olayların arka planında yer alan mekânsal ilişkileri anlamlandırmak ve coğrafi koşulların stratejik 
karar süreçleri üzerindeki etkisini açıklamaktır. Bu doğrultuda tarihsel veriler, dönemin fiziksel 
çevre koşullarıyla ilişkilendirilerek mekânsal eksen içinde yeniden değerlendirilmiştir. Çalışma, 
olayın politik ve askerî yönlerini dışlamadan, coğrafi faktörlerin karar alma süreçlerini sınırlayan 
ve yönlendiren rolüne odaklanmaktadır. 

1.3.2. Veri Kaynakları ve Toplama Süreci 

Araştırmada hem birincil hem de ikincil veri kaynaklarından yararlanılmıştır: 

Araştırmada kullanılan veriler, niteliklerine göre birincil ve ikincil kaynaklar olmak üzere iki ana 
grupta değerlendirilmiştir. 

Birincil Nitelikli ve Görsel Kaynaklar: Çalışmanın mekânsal analiz boyutunu desteklemek 
amacıyla, 1940 yılına ait tarihî haritalar, Mers-el-Kébir Körfezi’nin döneme özgü fiziki yapısını 
gösteren topografik ve hidrografik veriler, ayrıca dönemin karar vericilerinin (örneğin Winston 
Churchill) olaya ilişkin birinci elden tanıklıklarını içeren yayımlanmış eserler ve diplomatik belge 
derlemeleri kullanılmıştır. 

İkincil Veri Kaynakları: Olayın askerî ve politik arka planını analiz etmek amacıyla, Mahan 
(1890), Mackinder (1904) ve Spykman (1942) gibi klasik jeopolitik kuramcıların çalışmaları ile 
Ridolfi (1997), Cantoni (2016) ve Hance (2019) gibi modern literatürde yer alan akademik 
araştırmalardan yararlanılmıştır. 

Veri toplama süreci, doküman analizi yöntemiyle yürütülmüş; elde edilen metinler, 
haritalar ve görsel materyaller nitel içerik analizi yoluyla tematik olarak sınıflandırılmıştır. 
Araştırmada kullanılan görseller, tarihsel olayın mekânsal boyutunu desteklemek üzere dijital 
arşiv ve görsel belgeleme kaynaklarından temsili olarak derlenmiştir. 

1.3.3. Analiz Süreci ve Yöntemsel Aşamalar 

Analiz süreci üç aşamada gerçekleştirilmiştir: 

1. Tarihsel Yeniden İnşa: Baskının gerçekleştiği dönemin politik, coğrafi ve askeri koşulları 
belgeler üzerinden yeniden yapılandırılmıştır. 

2. Mekânsal Analiz: Mers-el-Kébir Körfezi’nin topografik yapısı, rüzgâr yönleri, deniz 
derinliği (batimetrik veriler) ve liman morfolojisi analiz edilmiştir. 

3. Kuramsal Yorumlama: Bulgular, Mahan’ın “deniz gücü”, Mackinder’in “kara hâkimiyeti” 
ve Spykman’ın “rimland” kavramları çerçevesinde yeniden yorumlanmıştır. 

Bu aşamalar, tarihsel olayların yalnızca kronolojik değil, mekânsal nedensellik ilişkileri 
içinde anlaşılmasını sağlamıştır. 

1.3.4. Araştırmanın Sınırlılıkları 

Araştırma, tarihsel verilerin eksikliği ve mekânsal veri çözünürlük farklılıkları nedeniyle bazı 
sınırlılıklar içermektedir. 1940 yılına ait jeomorfolojik veriler günümüz standartlarına göre sınırlı 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

57 

olduğu için, bazı mekânsal değerlendirmeler ikincil kaynaklardan elde edilen dolaylı verilere 
dayanmaktadır. Bununla birlikte, dijital harita analizleri ve çoklu kaynak karşılaştırmalarıyla bu 
sınırlılıklar büyük ölçüde giderilmiştir. 

 

1.3.5. Yöntemsel Katkı 

Çalışma, tarihsel olayların yorumlanmasında coğrafi mekânın dinamik bir etken olarak 
konumlandırıldığı bir tarihsel-coğrafi analiz modeli sunmaktadır. Bu yaklaşım, tarih ve coğrafya 
disiplinleri arasındaki kuramsal sınırları aşarak, olayların mekânsal kısıtlar ve coğrafi 
zorunluluklar çerçevesinde bütüncül biçimde yorumlanmasına imkân tanımaktadır. Bu yönüyle 
çalışma, tarihsel coğrafya, uluslararası ilişkiler ve jeopolitik analiz literatürüne metodolojik 
düzeyde özgün bir katkı sunmaktadır. 

2. Coğrafi ve Jeopolitik Çerçeve 

2.1. Akdeniz Havzası’nın Jeopolitik Önemi 

Akdeniz Havzası, tarih boyunca kıtalar arası güç mücadelesinin ve ticaretin merkezinde yer 
almıştır. Avrupa, Asya ve Afrika kıtalarının kesiştiği bu yarı kapalı deniz sistemi hem kara hem 
de deniz stratejilerinin kesişim noktası olması nedeniyle jeopolitik açıdan eşsiz bir öneme sahiptir 
(Roucek, 1953). Akdeniz’in bu özelliği, Antik Çağ’dan modern döneme kadar değişmeden 
sürmüş; imparatorlukların genişleme politikaları, deniz gücü rekabeti ve enerji akış hatlarının 
kontrolü bu bölge üzerinden şekillenmiştir. 

Akdeniz’in jeopolitik değerini belirleyen en temel unsurlardan biri, coğrafi konumunun 
stratejik geçiş yolları üzerindeki hâkimiyetidir. Batıda Cebelitarık Boğazı ile Atlantik 
Okyanusu’na, doğuda Süveyş Kanalı üzerinden Kızıldeniz’e açılması, Akdeniz’i küresel ticaretin 
ve deniz güvenliğinin omurgası hâline getirmiştir. Bu iki geçit, tarih boyunca yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda askeri anlamda da deniz yollarının kontrolü açısından kritik öneme sahip 
olmuştur (Mahan, 1890). 

Mahan’a göre deniz gücü, uluslararası rekabetin belirleyici unsurudur ve bu gücün 
etkinliği büyük ölçüde stratejik deniz geçitlerinin denetimine bağlıdır. Akdeniz; Mahan’ın “Sea 
Power Theory”sinin en somut coğrafi karşılıklarından birini temsil etmektedir. İngiltere’nin 
Cebelitarık, Malta ve Kıbrıs üzerindeki kontrolü, Fransa’nın Kuzey Afrika’daki üs ağı ve 
İtalya’nın Adriyatik’teki deniz üstünlüğü, deniz gücünün coğrafyayla bütünleştiği klasik örnekler 
olarak değerlendirilebilir (Hance, 2019). 

Mackinder’in (1904) kara hâkimiyet kuramı ve Spykman’ın (1942) “rimland” yaklaşımı, 
Akdeniz’i Heartland çevresindeki dengeleyici kuşak içinde konumlandırmıştır. Spykman’a göre 
Akdeniz, Avrasya’nın kara güçleri ile deniz güçleri arasındaki sürekli rekabetin “denge alanı”dır. 
Bu açıdan bakıldığında, bölge yalnızca askeri değil, jeopolitik bir tampon bölge niteliği taşır. Bu 
teori, özellikle Soğuk Savaş döneminde NATO’nun güney kanadının güçlendirilmesinde ve 
Akdeniz’in bir güvenlik hattı olarak tanımlanmasında somut karşılık bulmuştur. 

Modern dönemde Akdeniz’in stratejik önemi, enerji hatları, göç rotaları ve deniz yetki 
alanı anlaşmazlıkları çerçevesinde yeniden şekillenmiştir. Doğu Akdeniz’de keşfedilen doğal gaz 
rezervleri, bölgeyi yalnızca ekonomik değil, jeoenerjik bir rekabet alanına dönüştürmüştür. Bu 
rekabet, Yunanistan, Türkiye, Mısır, İsrail ve İtalya gibi ülkeler arasında deniz sınırlarının 
yeniden çizilmesi yönünde diplomatik ve askeri gerilimleri beraberinde getirmiştir (Germond, 
2015). 

Akdeniz Havzası aynı zamanda enerji taşımacılığı ve küresel ticaret rotalarının güvenliği 
açısından da büyük önem taşımaktadır. Avrupa’nın enerji arzının önemli bir kısmı Cezayir ve 
Libya’dan sağlanmakta; bu hatlar İspanya, Fransa ve İtalya üzerinden Avrupa pazarına 
ulaşmaktadır. Dolayısıyla Akdeniz, yalnızca tarihsel bir geçiş sahası değil, aynı zamanda modern 
enerji jeopolitiğinin merkezidir. Bu durum, bölgeyi hem bölgesel güçler hem de küresel aktörler 
için vazgeçilmez kılmaktadır (Cantoni, 2016; Del Sarto, 2020). 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

58 

Sonuç olarak, Akdeniz Havzası’nın jeopolitik önemi, yalnızca coğrafi konumundan değil, 
aynı zamanda tarih boyunca güç, ticaret ve enerji akışlarının kesiştiği bir stratejik sistem 
olmasından kaynaklanmaktadır. Mers-el-Kébir’in bu sistem içerisindeki konumu ise, Akdeniz’in 
batı yakasında yer alan doğal bir deniz üssü olarak, hem tarihsel hem de stratejik anlamda bu 
önemin somut bir uzantısıdır. 

2.2. Mers-el-Kébir Limanı’nın Fiziki ve Coğrafi Özellikleri 

Mers-el-Kébir Limanı, Cezayir’in kuzeybatısında, Oran kentinin yaklaşık 7 kilometre batısında, 
Akdeniz’in batı kıyı kuşağı üzerinde yer almaktadır. Liman, coğrafi koordinatları itibarıyla 
35°43′K ve 0°41′B arasında konumlanmış olup, Akdeniz ile Atlantik Okyanusu arasındaki 
jeostratejik geçiş kuşağı içinde yer alır. Bu konum, Mers-el-Kébir’i tarih boyunca hem ticari hem 
de askeri lojistik açısından kritik bir düğüm noktası hâline getirmiştir (Cantoni, 2016). 

2.2.1. Jeostratejik Konum ve Harita Analizi 

Mers-el-Kébir’in fiziki yapısı kadar jeostratejik konumu da tarihsel önem taşır. Liman, 
Cebelitarık Boğazı’na 200 deniz mili, Balear Adaları’na 220 deniz mili, Toulon’a ise yaklaşık 
500 deniz mili mesafededir. Bu mesafe değerleri, Mers-el-Kébir’i Fransa’nın Akdeniz’deki askeri 
operasyonları açısından ideal bir ileri üs konumuna getirmiştir. 19. yüzyılın sonlarından itibaren 
Fransız donanması tarafından sistematik olarak tahkim edilen liman, 1930’larda beton iskeleler, 
denizaltı barınakları ve mühimmat depolarıyla modernize edilmiştir (Cantoni, 2016; Hance, 
2019). 

 
Harita 1. Mers-el-Kébir Limanı’nın Akdeniz ve Avrupa jeopolitiği içindeki konumu (Saygılı, 
2025) 

Harita 1’de görüldüğü üzere Mers-el-Kébir Limanı, Akdeniz havzasının batı ucunda, 
Avrupa ile Afrika kıtalarını birbirine bağlayan denizsel geçiş alanına yakın bir konumda yer 
almaktadır. Bu jeostratejik konum, limanı hem Kuzey Atlantik-Akdeniz deniz ticaret yolları hem 
de Kuzey Afrika-Avrupa hattındaki askerî ve lojistik sevkiyatlar açısından kritik bir düğüm 
noktasına dönüştürmektedir. Limanın Cebelitarık Boğazı’na görece yakınlığı, Akdeniz ile 
Atlantik arasındaki geçişi kontrol etme potansiyeli nedeniyle İngiltere açısından doğrudan bir 
güvenlik hassasiyeti oluşturmuş; Fransa açısından ise Akdeniz’de deniz egemenliğini ve bölgesel 
askerî varlığını sürdürme zorunluluğunu beraberinde getirmiştir. Mers-el-Kébir, yalnızca yerel 
bir askerî liman değil, Akdeniz-Atlantik geçiş hattında deniz gücü dengelerini etkileyebilecek 
ölçekte bir stratejik eşik mekân niteliği kazanmıştır. Harita, Mers-el-Kébir Limanı’nın 1940’taki 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

59 

baskın sırasında büyük güçlerin deniz üstünlüğü mücadelesinde neden stratejik bir odak noktası 
hâline geldiğini jeopolitik olarak açıklayan bir mekânsal zemin sağlamaktadır. 

2.2.2. Jeomorfolojik ve Topografik Yapı 

Oran kıyısı, Atlas Dağları’nın batı uzantılarına dayanan dalgalı bir topografya sergiler. Kıyı 
çizgisi boyunca kalker ve marn tabakalarından oluşan kıyı sırtları görülür. Bu sırtlar, denize 
paralel biçimde uzanarak Mers-el-Kébir Körfezi’ne doğal bir korunak sağlamaktadır. Körfez, 
kuzeyden açık denizle bağlantılı dar bir ağızla başlar ve güneyde yaklaşık 2,5 kilometre 
genişliğinde bir iç limana dönüşür. Bu jeomorfolojik yapı, tarih boyunca fırtına, rüzgâr ve dış 
saldırılara karşı doğal savunma avantajı yaratmıştır (Roucek, 1953). 

Limanın doğu kıyıları daha dik bir eğime sahipken, batı kıyısı daha yumuşak ve alüvyal 
bir yapıya sahiptir. Kıyı boyunca yer yer yükselen klifler (deniz yamaçları), limanı çevreleyen 
yüksek plato sahasıyla birleşir. Bu durum, limanın kara bağlantılarını kısıtlamış; savunma 
açısından avantaj, ulaşım açısından ise mekânsal izolasyon doğurmuştur (Ridolfi, 1997). 

2.2.3. Hidrografik Özellikler 

Mers-el-Kébir Körfezi’nin hidrografik yapısı, dar girişli ve derin tabanlı bir batimetrik çukurluk 
karakterindedir. Liman derinliği yer yer 20 ila 30 metreyi bulmakta; bu da büyük tonajlı savaş 
gemilerinin kolaylıkla demirlemesine olanak tanımaktadır. Körfez içinde akıntı hızı düşüktür, bu 
da limanın doğal bir sığınak niteliği kazanmasına yol açmıştır. Ancak bu düşük akıntı, özellikle 
savaş dönemlerinde sis, duman ve gaz birikimi gibi faktörleri yoğunlaştırarak liman içi görüşü 
sınırlamıştır. 

Ayrıca, bölgedeki hâkim rüzgâr yönü kuzeybatı (mistral tipi) olduğundan, dalga yönü ve 
kıyı aşındırması genellikle körfezin ağzında yoğunlaşır. Bu durum, iç limanın dalga enerjisinden 
büyük ölçüde korunmasını sağlar. Dolayısıyla liman, meteorolojik olarak düşük riskli bir deniz 
barınağı özelliği göstermektedir (Hance, 2019). 

Mers-el-Kébir Limanı’nın fiziksel coğrafyası, doğal savunma koşulları ile stratejik 
erişilebilirlik arasında hassas bir denge kurmaktadır. Körfezin derin ve korunaklı yapısı deniz 
gücü açısından önemli avantajlar sağlarken, kara bağlantılarının kısıtlılığı limanın mekânsal 
açıdan sınırlayıcı bir kapan hâline gelmesine yol açmıştır. Mers-el-Kébir örneği, coğrafyanın 
savaş stratejileri üzerinde sınırlayıcı ve yönlendirici bir çerçeve sunduğunu anlamak açısından 
dikkat çekici bir vaka oluşturmaktadır. 

2.3. Mers-el-Kébir’in Tarihsel Stratejik Konumu 

Mers-el-Kébir Limanı’nın tarihsel gelişimi, Akdeniz’in batı kesimindeki güç dengelerinin 
evrimiyle paralel bir seyir izlemiştir. Bölge, Antik Çağ’dan itibaren hem deniz ticareti hem de 
askeri strateji açısından önemli bir durak noktası olmuştur. Fenikelilerden başlayarak Roma, 
Arap, Osmanlı ve nihayet Fransız dönemlerine kadar uzanan çok katmanlı bir tarihsel geçmiş, 
Mers-el-Kébir’in coğrafi avantajlarının sürekliliğini göstermektedir. 

2.3.1. Antik ve Erken Dönem (Fenikeliler-Roma İmparatorluğu) 

Mers-el-Kébir’in bulunduğu Oran kıyıları, MÖ 9. yüzyılda Fenikeli denizciler tarafından kurulan 
ilk kıyı kolonileriyle Akdeniz ticaret ağlarına dâhil edilmiştir. Bu dönemde bölge, mor boya, 
metal ve tahıl ticareti için Kuzey Afrika ile Avrupa arasındaki deniz bağlantı hattının bir parçası 
olarak kullanılmıştır. Fenikelilerin ardından Kartacalılar, bölgeyi Batı Akdeniz’deki askeri ve 
ticari üs ağının bir halkası hâline getirmiştir (Roucek, 1953). 

Roma döneminde (MÖ 146-MS 395) Mers-el-Kébir Körfezi, Portus Divini adıyla anılan 
doğal bir liman işlevi görmüştür. Roma donanması, Afrika Prokonsülaris eyaletine bağlı bu limanı 
hem askeri ikmal hem de tahıl sevkiyatı için stratejik bir merkez olarak kullanmıştır. Bu 
dönemden kalma deniz tabanlı yapı kalıntıları, limanın erken dönemde bile savunmalı ve planlı 
bir yapıya sahip olduğunu göstermektedir (Ridolfi, 1997). 

2.3.2. Orta Çağ Dönemi (İslamî Dönem ve Osmanlı Hakimiyeti) 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

60 

7. yüzyılda bölge, İslam ordularının Kuzey Afrika’ya yayılmasıyla birlikte Müslüman deniz üsleri 
ağına dâhil edilmiştir. Bu dönemde Mers-el-Kébir, “Marsā al-Kabīr” (Büyük Liman) adıyla 
anılmaya başlanmış; bu ad, günümüze kadar korunmuştur. Limanın adı, Arapça “marsā” (liman) 
ve “kabīr” (büyük) kelimelerinden türemiştir; bu da bölgenin coğrafi kapasitesinin tarihsel bir 
tanığıdır (Hance, 2019). 

Osmanlı döneminde (16.-18. yüzyıllar), bölge Cezayir Beylerbeyliği yönetimi altında 
Akdeniz korsan filosunun bir ikmal ve barınma noktası olarak kullanılmıştır. Barbaros Hayreddin 
Paşa’nın 1535’te İspanya ve Portekiz kuvvetlerine karşı yürüttüğü seferlerde Mers-el-Kébir, 
lojistik üs ve sığınak limanı işlevi görmüştür. Körfezin korunaklı yapısı sayesinde, Osmanlı 
donanması burada hem ikmal hem de bakım faaliyetlerini yürütmüştür (Cantoni, 2016). 

2.3.3. Modern Dönem (Fransız Sömürge Dönemi ve 20. Yüzyıl Başları) 

1830’da Fransa’nın Cezayir’i işgal etmesiyle birlikte Mers-el-Kébir, Fransız deniz kuvvetlerinin 
kalıcı bir üssü hâline getirilmiştir. Fransız yönetimi, limanın doğal korunaklı yapısını 
güçlendirerek burayı Batı Akdeniz’deki en önemli askerî lojistik merkezlerden biri olarak yeniden 
yapılandırmıştır. 1890’lardan itibaren derin su iskeleleri, tahkim edilmiş deniz duvarları ve 
cephanelik alanları inşa edilmiş; 1930’larda ise liman denizaltı ve kruvazör filosu için ana üs 
olarak modernize edilmiştir (Hance, 2019). 

Fransız donanması, Mers-el-Kébir’i yalnızca Cezayir’in bir limanı değil, aynı zamanda 
Fransa’nın Akdeniz’deki deniz kimliğinin bir uzantısı olarak değerlendirmiştir. Bu dönemde 
liman, Cebelitarık Boğazı’na yakınlığı sayesinde hem İngiltere’nin hem de İtalya’nın dikkatini 
çekmiş; bölge 20. yüzyılın ilk yarısında büyük güçlerin deniz rekabetinde jeostratejik bir odak 
noktası hâline gelmiştir. 

Bu jeostratejik miras, 3 Temmuz 1940’taki Mers-el-Kébir Baskını ile somut bir kırılma 
yaşamıştır. İngiliz kuvvetlerinin Fransız filosuna yönelik saldırısı, yalnızca askeri bir operasyon 
değil, aynı zamanda coğrafyanın tarihsel kader üzerindeki etkisinin dramatik bir göstergesi 
olmuştur. Limanın kapalı yapısı, bu saldırı sırasında Fransız gemilerinin manevra alanını 
kısıtlamış; böylece doğal savunma avantajı, stratejik bir tuzağa dönüşmüştür (Cantoni, 2016). 

2.3.4. Doğal Savunma Hatları ve Tarihsel Kullanım 

Mers-el-Kébir’in tarih boyunca süreklilik gösteren en belirgin özelliği, doğal savunma 
kapasitesiyle mekânsal korunaklılığı birleştirmesidir. Körfezin kıyı yapısı, yüksek kayalıklar ve 
dar giriş ağzı sayesinde hem deniz hem kara saldırılarına karşı doğal bir siper oluşturmuştur. Bu 
durum, limanın yüzyıllar boyunca askeri üs, ikmal noktası ve sığınma limanı olarak tercih 
edilmesinin temel nedenidir. 

Ancak bu doğal savunma hattı, aynı zamanda mekânsal bağımlılık yaratmış; liman, 
kontrol altına alındığında bölgedeki tüm deniz trafiğinin stratejik dengelerini değiştirmiştir. Bu 
nedenle Mers-el-Kébir, tarih boyunca sadece fiziksel bir mekân değil, jeopolitik güç 
projeksiyonunun mekânsal bir aracı olmuştur. 

3. II. Dünya Savaşı’nın Jeopolitik Çerçevesinde Mers-el-Kébir Baskını  

3.1. 1940’ta Avrupa Güç Dengesi ve Fransa’nın Düşüşü 

1939’da Almanya’nın Polonya’yı işgaliyle başlayan II. Dünya Savaşı, kısa sürede Avrupa’nın 
jeopolitik haritasını yeniden şekillendirmiştir. 1940 yılı, kıtanın güç dengelerinde köklü bir 
kırılma noktası olmuştur. Nazi Almanyası’nın “Blitzkrieg” (yıldırım savaşı) doktrini, 
konvansiyonel savunma hatlarını aşarak Fransa, Belçika ve Hollanda’da hızlı bir ilerleyiş 
sağlamıştır. 10 Mayıs 1940’ta başlayan Alman saldırısı, yalnızca askeri bir üstünlük değil, aynı 
zamanda Avrupa’daki güç merkezlerinin çöküşünü simgeleyen bir jeopolitik yeniden 
yapılanmanın başlangıcı olmuştur (Hance, 2019). 

Almanya’nın Fransa’ya karşı yürüttüğü harekât, özellikle Manş Denizi’ne yönelen kuzey 
cephesinde büyük bir stratejik üstünlükle sonuçlanmıştır. 14 Haziran 1940’ta Paris’in düşmesi, 
Fransız ordusunun moralini ve komuta birliğini tamamen çökertmiştir. 22 Haziran 1940’ta 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

61 

imzalanan Compiègne Ateşkesi, Fransa’yı ikiye bölmüş; ülkenin kuzeyi Alman işgali altına 
girerken, güneyi Vichy Hükûmeti adıyla yarı bağımsız bir yönetim statüsüne bürünmüştür 
(Paxton, 2001). Bu yeni siyasi düzen, Fransa’nın dış politikasında ve askeri kararlarında 
bağımsızlık ile işbirliği arasındaki gerilimi derinleştirmiştir. 

Vichy rejimi, Mareşal Philippe Pétain liderliğinde kurulmuş ve resmî olarak “Fransız 
Devleti” adını almıştır. Ancak bu yönetim, fiilen Almanya’nın stratejik çıkarlarına uyumlu bir 
uydu devlet işlevi görmüştür. Bu dönemde Fransa, Atlantik ve Akdeniz’deki deniz üsleriyle 
birlikte önemli bir deniz gücü varlığını hâlâ koruyordu. 1940 ortalarında Fransız Donanması 
(Marine Nationale), yaklaşık 200 savaş gemisi ve 80.000 personel ile dünyanın en büyük 
dördüncü deniz gücü konumundaydı (Jordan & Dumas, 2009). Ancak Fransa’nın çöküşüyle 
birlikte, bu donanmanın hangi siyasi otoriteye bağlı olacağı sorusu, Mers-el-Kébir Baskını’na 
giden süreci belirleyen en kritik unsurlardan biri olmuştur. Almanya, ateşkes şartları gereği 
Fransız filosunun tarafsız bölgelerde tutulmasını talep ederken; İngiltere, bu gemilerin Nazi 
kontrolüne geçmesinin Britanya Adaları’nın güvenliği açısından ölümcül bir tehdit oluşturacağını 
düşünüyordu (Churchill, 1949). 

Bu dönemde İngiltere, Fransa’nın teslimiyetinden sonra Avrupa kıtasında tek başına 
direnen güç hâline gelmişti. Almanya’nın hava ve deniz gücüyle Manş Denizi üzerinden 
İngiltere’ye olası bir çıkarması (Operation Sea Lion) konuşulurken, Akdeniz’deki Fransız 
donanmasının kaderi Londra açısından stratejik bir öncelik hâline geldi. Churchill’in kendi 
ifadesiyle: “Fransız filosunun tarafsız kalması bize umut, Almanya’nın hizmetine girmesi ise 
felaket olurdu.” (Churchill, 1949, s. 232). 

Fransa’nın düşüşü yalnızca siyasi bir olay değil, aynı zamanda Avrupa jeopolitiğinde kara 
ve deniz güçleri arasındaki dengenin çöküşü anlamına geliyordu. Almanya’nın kara üstünlüğü 
karşısında İngiltere’nin tek güvencesi, deniz gücünü koruma yeteneği idi. Mers-el-Kébir Limanı, 
Fransa’nın Akdeniz filosunun önemli bir kısmını barındıran üs olması nedeniyle stratejik bir 
ikilem yaratmıştır: İngiltere, bir zamanların müttefiki Fransa’ya saldırarak kendi güvenliğini 
sağlamak zorunda kalacaktı. 

Sonuç olarak, 1940’taki Avrupa güç dengesi, Almanya’nın kara egemenliği ile 
İngiltere’nin deniz hâkimiyeti arasındaki kırılgan bir çizgi üzerinde şekillenmiştir. Fransa’nın 
düşüşü, bu dengeyi Almanya lehine sarsmış; İngiltere’yi Mers-el-Kébir’deki donanmayı etkisiz 
hâle getirmeye itmiştir. Bu gelişme, yalnızca askeri bir zorunluluk değil, aynı zamanda 
coğrafyanın belirlediği stratejik bir kader olarak da okunabilir. 

3.2. İngiltere’nin Stratejik Zorunluluğu: “Operation Catapult” 

Fransa’nın Haziran 1940’ta imzaladığı ateşkesle savaş dışı kalması, İngiltere açısından yalnızca 
önemli bir müttefikin kaybı değil, aynı zamanda deniz hâkimiyetinin geleceğini doğrudan 
ilgilendiren kritik bir güvenlik krizinin başlangıcı anlamına gelmiştir. Bu gelişmeyle birlikte 
İngiltere, Avrupa kıtasında Almanya karşısında tek başına kalmış; 1940 yazı, ülkenin askerî 
varlığını ve deniz hatlarının sürekliliğini korumaya yönelik varoluşsal kararların alındığı bir 
döneme dönüşmüştür. Özellikle güçlü Fransız donanmasının akıbetine ilişkin belirsizlik, İngiliz 
stratejik hesaplamalarının merkezine yerleşmiştir. Almanların doğrudan ya da dolaylı biçimde 
Fransız savaş gemilerine erişim sağlaması ihtimali, Atlantik ve Akdeniz’deki deniz dengesini 
İngiltere aleyhine çevirebilecek bir senaryo olarak değerlendirilmiştir. İngiliz siyasi ve askerî 
karar alıcıları, diplomatik güvence ve taahhütleri yetersiz görerek, Fransız donanmasının kontrol 
dışına çıkmasını önlemeye yönelik zorlayıcı tedbirleri gündeme almıştır. Operation Catapult bu 
stratejik zorunluluğun kurumsal ifadesi olarak şekillenmiş; Mers-el-Kébir’deki müdahale ise, 
ittifak ilişkilerinin askıya alındığı ve deniz üstünlüğünün korunmasının önceliklendirildiği bu 
güvenlik anlayışının en sert ve en tartışmalı uygulaması olmuştur. Mers-el-Kébir Baskını, 
İngiltere’nin deniz üstünlüğünü mutlak bir güvenlik önceliği olarak konumlandırarak, müttefiklik 
hukukunu ve savaş ahlâkını bilinçli biçimde ikinci plana ittiği; askerî zorunluluğun ahlâki 
meşruiyet üzerindeki baskınlığını açık biçimde ortaya koyan tarihsel bir kırılma anıdır.  

Fransa’nın teslimiyetinden sonra Avrupa kıtasında yalnız kalan İngiltere için 1940 yazı, 
varoluşsal bir dönüm noktası olmuştur. Almanya’nın kara gücüyle Avrupa’yı neredeyse tamamen 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

62 

kontrol altına alması, İngiltere’yi kendi adalarını savunmak dışında bir seçenek bırakmayacak 
şekilde sıkıştırmıştır. Fransız filosunun geleceği, Britanya güvenliği açısından belirleyici bir 
unsur hâline gelmiştir. Fransa’nın teslimiyetiyle birlikte, dünyanın en büyük dördüncü donanması 
olan Marine Nationale’in önemli bir kısmı hâlâ Cezayir, Toulon ve Mers-el-Kébir limanlarında 
demirliydi (Jordan & Dumas, 2009). 

Churchill hükümeti, Almanların bu donanmayı ele geçirmesi ihtimalini İngiltere’nin 
deniz egemenliğine karşı en büyük tehdit olarak görüyordu. Olası bir Fransız filosu-Alman 
ittifakı, Akdeniz’de İngiltere’nin deniz yollarını, özellikle Cebelitarık ve Süveyş hattını tehlikeye 
atabilirdi. Churchill, 2 Temmuz 1940’ta Savaş Kabinesi’ne sunduğu raporda şu ifadeyi 
kullanmıştır: “Fransız filosunun kaderi, Britanya İmparatorluğu’nun kaderidir. Eğer bu gemiler 
Almanya’nın eline geçerse, Akdeniz artık bizim denizimiz olmayacaktır.” (Churchill, 1949, s. 
241). 

Bu stratejik endişe, 3 Temmuz 1940 tarihinde başlatılan “Operation Catapult” 
harekâtının temelini oluşturdu. Operasyonun amacı, Fransız filosunun Alman veya İtalyan 
kuvvetlerinin eline geçmesini engellemekti. Bu kapsamda, Cebelitarık, İskenderiye ve Mers-el-
Kébir’deki Fransız gemilerine eşzamanlı müdahaleler planlandı. Ancak en kritik hedef, Mers-el-
Kébir Limanı’ndaki ana Fransız filosuydu. 

Churchill’in emriyle, Akdeniz’deki İngiliz deniz kuvvetleri “Force H” adı altında bir 
araya getirildi. Amiral Sir James Somerville komutasındaki bu filo; uçak gemisi Ark Royal, savaş 
gemileri Hood, Resolution, Valiant ve Ark Royal’den kalkan deniz uçaklarından oluşuyordu 
(Hance, 2019). Operasyon planına göre Fransız filosuna dört seçenek sunulacaktı: 

1. İngiliz donanmasına katılmak, 

2. Gemi mürettebatını serbest bırakıp gemileri İngiliz denetimine bırakmak, 

3. Gemileri ABD veya bir tarafsız ülke limanına götürmek, 

4. Reddedilirse kuvvet kullanılarak etkisiz hâle getirilmek. 

3 Temmuz sabahı, Force H filosu Mers-el-Kébir önlerine ulaştı. İngilizler, Amiral 
Marcel-Bruno Gensoul komutasındaki Fransız filosuna bu dört koşulu ilettiler. Ancak Gensoul, 
bu teklifleri “Fransa’nın onuruna hakaret” olarak değerlendirerek reddetti (Cantoni, 2016). 
Saatler süren diplomatik görüşmeler sonuçsuz kaldı. Akşam 17.54’te İngiliz filosu, Mers-el-Kébir 
Limanı’ndaki Fransız gemilerine ateş açtı. Bu saldırı, yalnızca askeri değil, ahlaki ve diplomatik 
bir kırılma anıydı. 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

63 

 
Şekil 1. Mers-el-Kébir Limanı’nın mekânsal yapısı ve baskın sırasında deniz unsurlarının 
konumsal ilişkilerini gösteren şematik temsil (yazar tarafından tarihsel kaynaklar esas alınarak 
oluşturulmuştur). 

Şekil 1’de sunulan şematik görsel, Mers-el-Kébir Baskını sırasında limanın mekânsal 
yapısı ile deniz unsurlarının konumsal ilişkilerini analitik bir çerçevede ortaya koymaktadır. 
Fransız savaş gemilerinin liman içerisinde dar bir alanda, birbirine yakın ve mendireğe paralel 
biçimde konuşlandırılmış olması; kapalı körfez morfolojisi ve dar giriş ağzıyla birleştiğinde 
manevra, dağılma ve açık denize yönelme kabiliyetini ciddi ölçüde sınırlamıştır. Bu mekânsal 
sıkışmışlık, baskın anında savunma amacıyla tercih edilen liman düzeninin hızla stratejik bir 
kırılganlığa dönüşmesine yol açmıştır. Şemada açıkça gösterildiği üzere, İngiliz H Kuvveti’nin 
açık deniz ekseninde, limanı doğrudan ateş altına alabilecek bir pozisyonda konuşlanması, coğrafi 
koşulların saldıran güç lehine nasıl taktik ve operasyonel avantajlar üretebildiğini ortaya 
koymaktadır. Özellikle Strasbourg başta olmak üzere bazı Fransız gemilerinin Toulon yönüne 
doğru gerçekleştirdiği kaçış girişimleri, denizaltı savunma hatları, sığlıklar ve liman çıkışlarının 
dar eksenleri nedeniyle sınırlı seçenekler içinde şekillenmiştir. Bu görsel, coğrafi mekânın savaşın 
sonucunu tek başına belirlemese de askerî karar alma süreçlerini, hareket alanlarını ve stratejik 
tercihleri anlamlı biçimde yönlendirdiğini analitik olarak ortaya koymaktadır. 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

64 

 
Şekil 2.  Mers-el-Kébir Limanı ve çevresinin coğrafi konumu (Google Earth, 2025). 

Şekil 2’de yer alan üç boyutlu uydu görüntüsü, Mers-el-Kébir Limanı’nın Oran Körfezi 
içerisindeki topografik konumunu ve stratejik çevresini bütüncül bir perspektifle ortaya 
koymaktadır. Görselde liman, batı yönünde savunma amacıyla inşa edilmiş Fort Mers-el-Kébir 
ile doğu yönünde Oran kentsel alanı arasında, doğal bir koyun iç kesiminde konumlanmaktadır. 
Bu mekânsal yerleşim, limanın kara yönünden yüksek reliefli araziler ve tahkimat unsurlarıyla 
çevrili olmasını sağlarken, kuzey yönünde ise açık Akdeniz’e doğrudan bakan bir cephe 
oluşturmuştur. Körfezin bu açık deniz bağlantısı, 1940 Mers-el-Kébir Baskını sırasında İngiliz 
donanmasına emniyetli ateş mesafesini koruyarak yaklaşma ve saldırı pozisyonlarını açık deniz 
ekseninde serbestçe belirleme imkânı tanımıştır. Aynı zamanda Oran kenti ile liman arasındaki 
kısa mesafe, limanın sivil ve askerî unsurlar arasında sıkışmış bir mekânsal yapı sergilediğini 
göstermekte; bu durum, savunma derinliğini sınırlayan ek bir faktör olarak öne çıkmaktadır. 
Görsel, Mers-el-Kébir Limanı’nın doğal korunaklı yapısının, belirli tarihsel ve askerî koşullar 
altında, saldıran güç lehine taktik avantajlar üretebilen bir coğrafi çerçeveye dönüşebildiğini açık 
biçimde ortaya koymaktadır. 

 
Şekil 3. Mers-el-Kébir Limanı’nın kuzey-güney doğrultulu uydu görünümü (Google Earth, 
2025). 

Şekil 3’te yer alan üç boyutlu uydu görüntüsü, Mers-el-Kébir Limanı’nın kuzeyden 
güneye bakış doğrultusunda topografik ve morfolojik yapısını bütüncül biçimde ortaya 
koymaktadır. Görselde limanın yarı kapalı ve doğal olarak korunaklı koy biçimi, çevresini 
kuşatan yüksek reliefli dağlık alanlar ve bu alanların liman havzasını kara yönünden çevreleyen 
bir topoğrafik çerçeve oluşturduğu açıkça seçilmektedir. Murdjadjo masifi ve Santon yükseltileri, 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

65 

limanın kara yönünden savunma potansiyelini artıran doğal engeller işlevi görürken, aynı 
zamanda limanın mekânsal derinliğini daraltarak iç havzada manevra alanını sınırlayan unsurlar 
olarak öne çıkmaktadır. Batı–doğu doğrultusunda uzanan liman girişleri ve mendirek hatları, açık 
deniz ile liman içi arasındaki geçişi belirli eksenlere indirgemekte; bu durum, deniz trafiğini 
kontrol altına alırken saldırı ve savunma açısından öngörülebilir yaklaşma ve ateş hatları 
üretmektedir. Bu coğrafi düzen, 1940 Mers-el-Kébir Baskını sırasında İngiliz donanmasının açık 
denizden emniyetli ateş mesafesini koruyarak yaklaşmasını ve saldırı pozisyonlarını belirlemesini 
kolaylaştıran temel morfolojik faktörlerden biri olmuştur. Görsel, liman coğrafyasının savunma 
amacıyla sunduğu avantajların, yüksek ateş gücüne dayalı deniz saldırıları karşısında nasıl 
operasyonel bir kırılganlığa dönüşebildiğini mekânsal olarak açıklayan kritik bir analitik araç 
niteliğindedir. 

 
Şekil 4. Mers-el-Kébir Limanı’nda demirlenmiş Fransız savaş gemileri (1940)  (Le Drame de 
Mers-el-Kébir., 2025). 

Şekil 4’te, 3 Temmuz 1940 tarihindeki Mers-el-Kébir Baskını öncesinde Fransız 
Donanması’na ait ana savaş unsurlarının liman içindeki mekânsal konuşlanması görülmektedir. 
Dunkerque, Provence, Strasbourg ve Bretagne mendireğe kıçtan bağlı şekilde iç hatta yer alırken; 
destroyerler dış hatta demirlemiş durumdadır. Bu tertiplenme, limanın hidrografik özellikleri, su 
derinliği ve dar manevra alanı dikkate alınarak barış ve savunma koşulları için uygun bir 
düzenleme olarak planlanmıştır. Ancak gemilerin kıçtan bağlı ve birbirine paralel biçimde 
konumlandırılması, baskın sırasında ani manevra, dağılma ve açık denize yönelme imkânlarını 
büyük ölçüde ortadan kaldırmıştır. Arka planda yükselen Murdjadjo Masifi ile Santon Burnu, 
limanı kara yönünden çevreleyen doğal topoğrafik çerçeveyi oluşturarak körfezin fiziksel 
kapalılığını pekiştirmektedir. Bu görsel, Mers-el-Kébir Limanı’nın hidrografik ve topoğrafik 
koşullarının, savaş öncesi güvenlik varsayımları altında bir savunma avantajı olarak algılanırken, 
yüksek ateş gücüne sahip bir deniz saldırısı karşısında hızla operasyonel bir dezavantaja 
dönüştüğünü açık biçimde ortaya koymaktadır. 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

66 

 
Şekil 5. Mers-el-Kébir Limanı’nda demirlenmiş Fransız savaş gemileri (1940) (Le Drame de 
Mers-el-Kébir., 2025). 

Şekil 5’te, Mers-el-Kébir Baskını öncesinde Fransız Donanması’nın Force de Raid 
Filosu’na ait Dunkerque, Provence, Strasbourg ve Bretagne savaş gemilerinin mendireğe kıçtan 
bağlı şekilde liman içinde sıralandığı görülmektedir. Bu konuşlanma düzeni, körfezin dar ve 
kapalı morfolojisi nedeniyle barış ve savunma koşullarında tercih edilen bir liman içi 
tertiplenmeyi yansıtmaktadır. Ancak gemilerin birbirine paralel ve kıçtan bağlı 
konumlandırılması, baskın sırasında ani manevra, yön değiştirme ve dağılma imkânlarını büyük 
ölçüde ortadan kaldırmıştır. Görselin arka planında yükselen Murdjadjo Masifi ile Santon Burnu, 
limanı kara yönünden çevreleyen doğal topoğrafik çerçeveyi oluşturarak körfezin fiziksel 
kapalılığını pekiştirmektedir. Bu mekânsal düzen, Mers-el-Kébir Limanı’nın doğal olarak 
korunaklı bir sığınak niteliği taşımasına karşın, yüksek ateş gücüne sahip deniz unsurları 
karşısında savunma avantajını hızla kaybederek operasyonel bir kapan hâline dönüşebildiğini açık 
biçimde ortaya koymaktadır. Şekil, liman coğrafyasının savaş öncesi güvenlik varsayımları ile 
savaş anındaki stratejik gerçeklik arasındaki kırılmayı somut biçimde yansıtmaktadır. 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

67 

 
Şekil 6. Mers-el-Kébir Limanı’nın genel görünümü ve demirlemiş Fransız savaş gemileri (Le 
Drame de Mers-el-Kébir., 2025). 

Şekil 6’da Mers-el-Kébir Körfezi’nin topografik yapısı ile Fransız Donanması’na ait 
savaş gemilerinin Operation Catapult öncesindeki mekânsal konuşlanması görülmektedir. 
Kuzeydoğuya doğru açılan doğal hilal biçimli körfez, mendirek hattı ile birlikte kapalı ve 
korunaklı bir iç liman oluşturmakta; Dunkerque, Strasbourg, Provence, Bretagne ve Commandant 
Teste başta olmak üzere Fransız savaş gemileri, bu iç kesimde mendireğe kıçtan bağlı şekilde 
sıralanmaktadır. Bu konuşlanma düzeni, limanın savunma amacıyla tercih edilen morfolojisinin 
aynı zamanda gemilerin manevra ve dağılma kabiliyetini ciddi biçimde sınırlandırdığını ortaya 
koymaktadır. Görselin ön planında Mers-el-Kébir yerleşimi yer alırken, sol üst bölümde yükselen 
Santon Burnu ve Fort Santon, limanın kara yönünden doğal ve yapay savunma unsurlarını temsil 
etmektedir. Ancak bu topoğrafik ve tahkimat unsurları, denizden gelen ateş karşısında koruyucu 
bir bariyer olmaktan ziyade, limanın dışa açılan eksenlerini daraltan ve kaçış seçeneklerini azaltan 
mekânsal bir çerçeve üretmiştir. Bu genel görünüm, Mers-el-Kébir Körfezi’nin doğal savunma 
kapasitesi ile sınırlı çıkış olanakları arasındaki gerilimi açık biçimde ortaya koymakta; baskın 
sırasında coğrafyanın nasıl stratejik bir avantajdan operasyonel bir dezavantaja dönüştüğünü 
anlamak açısından jeostratejik analizler için temel bir görsel kanıt sunmaktadır. 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

68 

 
Şekil 7. Mers-el-Kébir Baskını sırasında Fransız filosunun bombalanması (3 Temmuz 1940)  
(Histoire-image, 2025). 

Şekil 7’de, İngiliz filosu tarafından yürütülen Operation Catapult harekâtı sırasında Mers-
el-Kébir Körfezi’ne düşen ağır top mermilerinin yarattığı patlamalar görülmektedir. Patlama 
sütunlarının yoğunlaştığı alan, körfezin kapalı yapısı ve dar giriş ağzı nedeniyle ateşin belirli bir 
mekânsal odakta toplanmasına işaret etmektedir. Körfezin kuzey kıyısında yükselen Santon 
Burnu ile arka plandaki Murdjadjo Masifi, hem limanı çevreleyen doğal topoğrafik sınırları hem 
de görsel ve taktik ufku belirleyen yükseltileri temsil etmektedir. Bu yüksek relief yapılar, limanın 
kara yönünden doğal bir savunma hattı oluşturmasına karşın, denizden gelen topçu ateşi 
karşısında manevra ve kaçış imkânlarını sınırlayan bir çerçeve yaratmıştır. Patlamaların körfez 
içinde yankılanması ve duman bulutlarının topoğrafya tarafından hapsedilmesi, kapalı körfez 
morfolojisinin savaş koşullarında nasıl bir “mekânsal kapan” etkisi üretebildiğini göstermektedir. 
Ön planda, kıyıdan saldırıyı izleyen Fransız denizcilerin siluet hâlinde görünmesi, liman 
coğrafyasının yarattığı sıkışmışlık hissini ve savunmanın büyük ölçüde pasif bir konuma itilmiş 
olduğunu görsel olarak pekiştirmektedir. Bu kare, Mers-el-Kébir Limanı’nın doğal coğrafi 
yapısının baskın anında yalnızca fiziksel değil, aynı zamanda operasyonel ve psikolojik 
sınırlamalar yaratarak çatışmanın seyrine nasıl doğrudan etki ettiğini belgeleyen önemli bir görsel 
kanıt niteliğindedir. 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

69 

 
Şekil 8. Günümüzde Mers-el-Kébir Körfezi’nin genel görünümü (Oran, Cezayir) (Bachir or tv, 
2025). 

Şekil 8’de Mers-el-Kébir Körfezi’nin güncel morfolojik yapısı, liman altyapısı ve 
yerleşim dokusu bütüncül bir perspektifle görülmektedir. Kuzeydoğuya doğru açılan hilal biçimli 
körfez, doğal kıyı çizgisi ile insan eliyle inşa edilmiş Jetée Nord ve Jetée Sud dalgakıranlarının 
birleşimi sayesinde yüksek derecede korunaklı bir liman alanı oluşturmaktadır. Bu yapay ve doğal 
unsurların etkileşimi, körfezi açık deniz etkilerinden izole ederken, aynı zamanda deniz trafiğini 
belirli eksenlere yönlendiren mekânsal bir kısıt üretmektedir. Körfezin kara yönünde yükselen 
Murdjadjo Masifi ile Santon Dağı, limanı çevreleyen topoğrafik bir çerçeve sunarak kara 
saldırılarına karşı doğal bir savunma hattı işlevi görmektedir. Bununla birlikte bu yüksek relief 
yapılar, limanın kara ile bağlantısını sınırlayan ve mekânsal derinliği daraltan unsurlar olarak da 
öne çıkmaktadır. Görselin sol bölümünde Oran kentinin batı uzantısı yer alırken, ön planda Mers-
el-Kébir yerleşimi ve askerî liman alanı seçilmektedir. Bu mekânsal düzen, körfezin yalnızca 
tarihsel bir askerî liman değil, aynı zamanda günümüzde de stratejik işlevini sürdüren bir deniz 
üssü olduğunu ortaya koymaktadır. Manzara, Mers-el-Kébir Körfezi’nin jeomorfolojik 
sürekliliğini ve 20. yüzyıl başlarında inşa edilen liman altyapısının günümüz askerî ve lojistik 
ihtiyaçlarına uyarlanarak kullanılmaya devam ettiğini açık biçimde göstermektedir. 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

70 

 
Şekil 9. Mers-el-Kébir Baskını sırasında Fransız savaş gemilerinin alevler içinde kaldığı an (3 
Temmuz 1940) (Warfarehistorynetwork, 2025). 

Şekil 9’da Operation Catapult harekâtı sırasında İngiliz filosunun yoğun topçu ateşi 
altında kalan Fransız donanmasına ait savaş gemilerinin liman içerisinde yanmakta olduğu 
görülmektedir. Arka planda yükselen Murdjadjo Masifi ile Santon Burnu, yoğun duman ve alev 
bulutları arasından seçilmekte; bu topoğrafik unsurlar, körfezin kara yönünden kapalı ve 
çevreleyici yapısını açık biçimde ortaya koymaktadır. Ön planda ise İngiliz filosuna ait bir savaş 
gemisinin üst güvertesi ve optik menzil direği yer almakta; bu durum, saldırının açık denizden, 
güvenli ateş mesafesi korunarak icra edildiğini göstermektedir. Görsel, Mers-el-Kébir 
Körfezi’nin dar ve sınırlı manevra alanına sahip morfolojisinin, baskın anında savunma avantajı 
olmaktan çıkarak gemilerin kaçış ve dağılma imkânlarını ortadan kaldıran bir mekânsal kapan 
işlevi gördüğünü ortaya koymaktadır. Limanın doğal olarak korunaklı yapısı, Fransız gemileri 
için bir sığınak değil, ateş altında hapsoldukları bir ölüm alanına dönüşmüş; coğrafi koşullar, 
askerî teknolojinin ve ateş üstünlüğünün etkisini daha da pekiştiren bir çarpan rolü üstlenmiştir. 

Saldırı sonucunda, Fransız Bretagne savaş gemisi patlayarak battı; Provence ve 
Dunkerque ağır hasar aldı. Yaklaşık 1.297 Fransız denizci hayatını kaybetti, yüzlercesi yaralandı 
(Jordan & Dumas, 2009). Bu olay, Fransa ve İngiltere arasında kısa süre önceki müttefiklik bağını 
kopardı. Vichy Hükûmeti, İngiltere ile diplomatik ilişkilerini kesti ve bu saldırıyı “dost eliyle 
gelen ihanet” olarak niteledi (Paxton, 2001). Ancak İngiltere açısından operasyonun sonucu, 
stratejik açıdan başarılı sayılabilir. Fransız filosu Almanya’nın eline geçmemiş, Akdeniz’deki güç 
dengesi İngiltere lehine korunmuştur. Churchill, olaydan sonra Parlamento’da yaptığı 
konuşmada, “Bu, savaşın en zor ama en gerekli kararıydı” diyerek, operasyonun tarihsel 
zorunluluk olduğunu vurgulamıştır (Churchill, 1949, s. 245). 

Diplomatik açıdan bakıldığında, Operation Catapult, İngiltere’nin yalnız kalmış bir devlet 
olarak deniz gücüne dayalı ulusal güvenlik stratejisini koruma çabasının en somut ifadelerinden 
biridir. Aynı zamanda bu olay, savaş döneminde ahlâki meşruiyet ile stratejik zorunluluk 
arasındaki ince çizginin dramatik bir örneğini oluşturmaktadır. İngiltere’nin Mers-el-Kébir kararı, 
kısa vadede bir ittifakın sonunu getirmiş, uzun vadede ise Akdeniz’deki deniz üstünlüğünün 
korunmasına katkı sağlamıştır. 

Operation Catapult, jeopolitik kararların coğrafi zorunluluklar ve stratejik öncelikler 
arasındaki dengeyle nasıl biçimlendiğini analitik biçimde gösteren özgün bir vakadır. İngiltere, 
Akdeniz’in batı kesimindeki deniz hâkimiyetini sürdürme hedefi doğrultusunda, coğrafi 
koşulların sunduğu sınırlamalar içinde hareket etmiş; bu durum tarihsel bir müttefike karşı askeri 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

71 

müdahaleyi içeren zor bir tercihi beraberinde getirmiştir. Bu yönüyle Mers-el-Kébir Baskını, 
insan iradesi ile coğrafi zorunlulukların etkileşim alanında şekillenen dramatik bir dönemeçtir. 

3.3. Baskının Seyri ve Sonuçları 

3 Temmuz 1940 günü sabah saatlerinde, İngiliz Force H filosu Mers-el-Kébir açıklarına 
demirlemişti. Amiral James Somerville komutasındaki filo, Fransa’nın teslimiyetinden sonra 
limanda konuşlu bulunan Fransız Akdeniz filosuna (Force de Haute Mer) yönelik olarak İngiliz 
hükümetinin kararıyla harekete geçti. Operasyonun amacı, Fransa filosunun Almanya’nın eline 
geçmesini engellemekti. Ancak diplomatik yolların tükenmesiyle başlayan süreç, kısa sürede 
modern deniz tarihinin en trajik olaylarından biri hâline geldi (Churchill, 1949; Jordan & Dumas, 
2009). 

3.4.Çatışma Kronolojisi 

Sabah 07.00’de İngiliz gemileri Mers-el-Kébir açıklarında mevzilenmişti. Aynı saatlerde İngiliz 
elçisi Captain Cedric Holland, Amiral Gensoul’a Churchill’in dört maddelik ültimatomunu iletti. 
Fransız komutan, bu ültimatomu “Fransa’nın ulusal egemenliğine bir hakaret” olarak niteledi ve 
kabul etmeyi reddetti. Gün boyu süren gergin müzakereler sonuçsuz kaldı. 

Saat 17.54’te, İngiliz filosu ateş açma emrini aldı. İlk salvo, Fransız Bretagne savaş 
gemisine isabet etti; gemi birkaç dakika içinde cephaneliğinin infilak etmesiyle battı. Ardından 
Provence ve Dunkerque ağır hasar aldı, Mogador adlı muhrip de vurularak kullanılamaz hâle 
geldi. Fransız tarafı karşılık vermeye çalışsa da limanın dar yapısı nedeniyle gemiler manevra 
yapamadı. Yaklaşık 15 dakika süren bombardıman, limandaki Fransız filosunu büyük ölçüde 
etkisiz hâle getirdi (Hance, 2019). 

3.5.Kayıplar ve Askerî Sonuçlar 

Baskın sonucunda 1.297 Fransız denizci hayatını kaybetti, 351 kişi yaralandı. İngiliz tarafında 
kayıp yaşanmadı. Fransız filosunun 4 ana savaş gemisi, 6 muhrip ve birkaç denizaltısı ağır hasar 
aldı veya battı (Jordan & Dumas, 2009). Bu olay, yalnızca Mers-el-Kébir’de değil, Fransız deniz 
gücünün moralinde de derin bir yara açtı. Vichy yönetimi, limandaki enkazları bir ulusal onur 
sembolü hâline getirerek, İngiltere’ye yönelik sert bir propaganda kampanyası başlattı (Paxton, 
2001). 

Askerî açıdan bakıldığında, İngiltere’nin hedefi büyük ölçüde gerçekleşmişti. Fransız 
filosunun önemli bir kısmı savaş dışı bırakılmış, Almanya’nın Akdeniz’de potansiyel bir 
donanma desteği elde etmesi engellenmişti. Bu durum, İngiltere’nin Akdeniz’deki deniz 
üstünlüğünü kısa vadede güvence altına aldı. Ancak bu zafer, aynı zamanda Fransız kamuoyunun 
İngiltere’ye karşı düşmanlığını körükleyen bir stratejik maliyet doğurdu (Cantoni, 2016). 

3.6.Diplomatik ve Politik Etkiler 

Baskının hemen ardından, Vichy Hükûmeti İngiltere ile diplomatik ilişkileri kesti. Amiral 
François Darlan, Fransız filosunun kalan kısmını Toulon Limanı’na çekerek, İngiliz 
müdahalesine karşı “tarafsızlık” politikasını ilan etti. Buna karşın, General Charles de Gaulle 
önderliğindeki Özgür Fransa Hareketi (Forces Françaises Libres), Londra’daki sürgün 
hükümetine katılarak İngiltere ile iş birliği yapma kararı aldı (Hance, 2019). Böylece, Fransız 
donanması fiilen ikiye bölündü: Vichy yanlısı filo ile De Gaulle destekli özgür Fransız filosu. 

Bu gelişme, Fransa’nın ulusal kimliğinde derin bir bölünmeye yol açtı. Vichy 
propagandası, Mers-el-Kébir Baskını’nı “Britanya emperyalizminin ihaneti” olarak sunarken, 
Churchill bu saldırıyı “ahlâki açıdan zor, ancak tarihsel olarak kaçınılmaz bir karar” olarak 
savundu. Parlamento’da yaptığı konuşmada şöyle dedi: “Bu karar, müttefikliğin değil, 
bağımsızlığın gereğiydi. İngiltere, yaşamak için dostuna ateş etmek zorundaydı.” (Churchill, 
1949, s. 247). 

Uluslararası düzeyde, Mers-el-Kébir Baskını İngiltere’nin kararlılığını ve deniz gücü 
üstünlüğünü gösterdi. ABD, bu olay sonrasında İngiltere’nin “yalnız mücadele edebilme 
kapasitesine” ikna oldu; bu durum, Amerikan kamuoyunda İngiltere’ye sempati ve yardım 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

72 

talebini artırdı. Dolayısıyla, olay kısa vadede diplomatik gerilim yaratsa da uzun vadede Anglo-
Amerikan ittifakının güçlenmesine dolaylı katkı sağladı. 

3.7.Jeopolitik ve Stratejik Etkiler 

Jeopolitik açıdan, Mers-el-Kébir Baskını Akdeniz’in batı kesiminde İngiltere lehine bir denge 
dönüşümü yarattı. Almanya ve İtalya’nın deniz üstünlüğü planları sekteye uğradı. Akdeniz artık 
yalnızca bir savaş alanı değil, aynı zamanda deniz gücünün coğrafi sınırlara rağmen 
sürdürülebileceği bir jeostratejik sahne hâline geldi (Spykman, 1942). 

Baskın, coğrafi koşulların askeri karar alma süreçleri üzerindeki sınırlayıcı etkisini 
gösteren tarihsel bir örnek olarak değerlendirilebilir. Mers-el-Kébir’in kapalı liman yapısı, derin 
suları ve dar giriş ağzı savunma açısından avantaj sağlarken, aynı koşullar baskın sırasında 
Fransız gemilerinin hareket kabiliyetini ciddi biçimde kısıtlayarak mekânsal açıdan sınırlayıcı bir 
durum yaratmıştır. Bu durum, fiziksel çevrenin savaşın seyrini doğrudan belirlemese de stratejik 
tercihleri yönlendiren güçlü bir etken olduğunu çarpıcı biçimde göstermektedir. (Cantoni, 2016; 
Hance, 2019). 

Mers-el-Kébir Baskını, yalnızca bir askeri operasyon değil, insan iradesi ile coğrafi 
zorunlulukların çarpıştığı tarihsel bir dönüm noktası olarak değerlendirilmelidir. İngiltere 
açısından bu olay, ulusal güvenliğin korunması adına zorunlu bir karar; Fransa açısından ise 
ulusal gururun kırıldığı bir travmadır. Jeopolitik düzlemde ise baskın, deniz gücünün stratejik 
belirleyiciliğini bir kez daha teyit etmiş, Akdeniz’in 20. yüzyıl ortasındaki güç dengesini kökten 
değiştirmiştir. 

4. Jeopolitik ve Coğrafi Analiz 

4.1. Mekânsal Kısıtlar ve Coğrafi Zorunluluklar Çerçevesinde Mers-el-Kébir 

Klasik coğrafi determinizm yaklaşımları, insan davranışlarının ve politik kararların büyük ölçüde 
fiziksel çevre koşullarıyla ilişkilendirildiği bir kuramsal çerçeve sunmuştur. Bu yaklaşım, 
özellikle 19. ve 20. yüzyılın başlarında Friedrich Ratzel, Halford Mackinder ve Ellen Churchill 
Semple gibi düşünürler tarafından geliştirilmiş; coğrafyanın tarihsel süreçler üzerindeki etkisini 
vurgulayan erken jeopolitik düşüncenin temelini oluşturmuştur. Güncel coğrafya ve jeopolitik 
literatür, bu yaklaşımları mutlak belirleyicilikten uzaklaştırarak, mekânsal kısıtlar ile coğrafi 
zorunlulukların etkileşimi temelinde daha ilişkisel bir perspektif geliştirmiştir (Semple, 1911; 
Mackinder, 1904). 

Mers-el-Kébir Baskını, bu teorik çerçevenin tarihsel olarak doğrulandığı nadir 
örneklerden biridir. Körfezin fiziksel konumu, morfolojik yapısı ve hidrografik özellikleri, olayın 
stratejik seyrini belirlemiş; insan iradesi bu doğal koşulların sınırları içinde kalmıştır. 3 Temmuz 
1940’ta yaşanan çatışmada, limanın dar giriş ağzı, Fransız gemilerinin manevra kabiliyetini 
sınırlamış; yüksek kıyı duvarları top atışlarının yankısını artırarak İngiliz filosuna avantaj 
sağlamıştır (Cantoni, 2016). Bu fiziksel unsurlar, savaşın sonucunu yalnızca teknolojik veya 
taktiksel değil, mekânsal faktörlerin de belirlediğini göstermektedir. 

Mers-el-Kébir Limanı örneği, mekânsal koşulların insan karar alma süreçlerini 
sınırlandıran etkisini somut biçimde ortaya koymaktadır. Körfezin korunaklı yapısı, tarih boyunca 
savunma avantajı sağlamışken, baskın anında aynı fiziksel özellikler gemilerin manevra 
kabiliyetini daraltarak dezavantaja dönüşmüştür. Bu örnek, mekânsal unsurların tarihsel bağlama 
bağlı olarak farklı, hatta karşıt sonuçlar üretebileceğini ve coğrafyanın stratejik kararları 
şekillendiren dinamik bir değişken olarak rol oynadığını göstermektedir. 

Mahan’ın (1890) Sea Power Theory’sinde deniz gücünün sürdürülebilirliğinin temel şartı 
olarak “uygun coğrafi konum” vurgulanırken, Mers-el-Kébir örneği bu görüşü tersinden doğrular 
niteliktedir. Limanın kapalı yapısı, barış zamanında mükemmel bir korunak; savaş zamanında ise 
taktiksel bir kapan hâline gelmiştir. Churchill’in bu baskını “tarihin en acı zorunluluğu” olarak 
nitelemesi (Churchill, 1949), kararın yalnızca politik değil, mekânsal zorunluluklar tarafından da 
şekillendirildiğini ima eder. 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

73 

Mackinder’in (1904) kara merkezli “Heartland” teorisi ile Spykman’ın (1942) kenar 
kuşak “Rimland” anlayışı birlikte değerlendirildiğinde, Mers-el-Kébir’in deniz gücü–kara gücü 
dengesinin kesişim alanında bulunduğu görülür. Cebelitarık Boğazı’na olan yakınlığı, burayı 
Akdeniz’in Atlantik’e açılan “eşik noktası” hâline getirir. Bu nedenle Mers-el-Kébir, yalnızca 
coğrafi bir liman değil, bölgesel güç projeksiyonlarının somutlaştığı bir jeopolitik eşik (threshold 
space) olarak değerlendirilmelidir. 

Baskın sırasında yaşanan olaylar, Friedrich Ratzel’in (1897) devletlerin mekânsal 
güvenlik algılarına ilişkin erken dönem yaklaşımlarını hatırlatmaktadır. Devletlerin stratejik 
alanlarını koruma refleksi, zaman zaman mekânsal kısıtlar ve jeopolitik zorunluluklar 
çerçevesinde sert kararların alınmasına yol açabilmektedir. İngiltere’nin Mers-el-Kébir’deki 
müdahalesi, deniz gücüne dayalı güvenlik anlayışının coğrafi koşulların sunduğu sınırlamalar 
içinde şekillendiği bir örnek olarak değerlendirilebilir. Bu açıdan bakıldığında baskın, deniz 
gücünün kendi stratejik varlığını sürdürme çabası kapsamında alınmış zor bir kararın tarihsel 
yansıması olarak yorumlanabilir. 

Sonuç olarak, Mers-el-Kébir örneği, coğrafyanın askerî ve politik karar süreçlerini 
sınırlandıran ve yönlendiren güçlü bir çerçeve sunduğunu göstermektedir. Limanın morfolojisi, 
rüzgâr yönleri, derinlik yapısı ve çevresel engeller, savaşın hem taktik hem stratejik sonuçlarını 
doğrudan etkilemiştir. Bu çerçevede Mers-el-Kébir, yalnızca bir savaş sahnesi değil, coğrafyanın 
askerî tarihteki belirleyici etkisini somut biçimde gözler önüne seren bir laboratuvardır. 

4.2. Mahan, Mackinder ve Spykman Teorileri Çerçevesinde Bir Analiz 

Mers-el-Kébir Baskını, yalnızca II. Dünya Savaşı’nın askeri bir olayı değil, aynı zamanda klasik 
jeopolitik kuramların sahadaki doğrulamasıdır. Akdeniz Havzası, Mahan’ın Sea Power 
Theory’sinden Mackinder’in Heartland paradigmasına, Spykman’ın Rimland formülasyonuna 
kadar, coğrafi düşüncenin merkezinde yer almıştır. Bu üç teorisyen, birbirinden farklı yönlerden 
yola çıksalar da coğrafyanın ulusal gücün biçimlenmesindeki belirleyici rolü konusunda 
ortaklaşırlar. 

4.2.1. Alfred Thayer Mahan ve Deniz Gücü Teorisi 

Amerikalı deniz stratejisti Alfred Thayer Mahan (1890), deniz gücünü “ulusların tarihsel kaderini 
belirleyen asli unsur” olarak tanımlamıştır. The Influence of Sea Power upon History adlı eserinde 
Mahan, bir devletin küresel etkinliğinin, deniz ticaret yollarını kontrol etme kapasitesiyle doğru 
orantılı olduğunu savunur. Ona göre deniz hâkimiyeti altı temel unsura dayanır: coğrafi konum, 
fiziksel yapı, bölge büyüklüğü, nüfus, ulusal karakter ve hükümetin deniz gücüne bakışı. 

Mers-el-Kébir örneğinde bu ilkeler açık biçimde gözlemlenebilir. Körfezin doğal yapısı, 
İngiltere’nin Akdeniz’deki deniz üstünlüğü stratejisinin kritik bir parçası hâline gelmiştir. 
Mahan’a göre, Akdeniz’i kontrol eden güç, Avrupa ile Asya arasındaki deniz geçişini de denetler. 
Bu çerçevede, İngiltere’nin 1940’ta Mers-el-Kébir’e müdahalesi yalnızca askerî bir operasyon 
değil; deniz hâkimiyetinin sürekliliğini korumaya yönelik jeopolitik bir zorunluluk olarak 
değerlendirilmelidir (Hance, 2019; Mahan, 1890). 

Mahan’ın perspektifinden bakıldığında, Mers-el-Kébir Baskını, deniz gücünün yalnızca 
gemi filosuna değil, stratejik deniz üslerine erişim kapasitesine dayandığını kanıtlar. Bu nedenle 
İngiltere, Fransa filosunu etkisiz hâle getirerek, Akdeniz’in batısında “deniz lojistiği zincirinin 
kırılmasını” önlemiştir. 

4.2.2. Halford Mackinder ve Kara Gücü Paradigması 

Mahan’ın deniz merkezli yaklaşımına karşılık, İngiliz coğrafyacı Halford J. Mackinder (1904), 
küresel güç dengesinin kara hâkimiyetine dayandığını ileri sürmüştür. Ona göre Avrasya’nın iç 
kesimleri -“Heartland” (Kalpgâh)- dünyanın jeopolitik merkezidir ve kim bu bölgeyi kontrol 
ederse, “Dünya Adası”nı (Avrasya + Afrika) yönetme potansiyeline sahiptir. 

Mackinder’in ünlü formülü şöyledir: “Doğu Avrupa’yı kim kontrol ederse, Heartland’i 
denetler; Heartland’i kim kontrol ederse, Dünya Adası’na hükmeder; Dünya Adası’nı kim 
denetlerse, dünyayı yönetir.” (Mackinder, 1904, s. 436). 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

74 

Mers-el-Kébir bu denklemde doğrudan Heartland bölgesinde yer almasa da Heartland’in 
denizle bağlantı noktalarından biri olan “kuşak bölgede” (peripheral zone) konumlanır. 
Akdeniz’in batı ucundaki bu liman, kara gücüyle deniz gücü arasındaki geçiş alanı olarak işlev 
görür. Bu yönüyle, Mers-el-Kébir kara merkezli güç projeksiyonlarının deniz üzerinden uzandığı 
bir eşik mekân (threshold space) konumundadır. 

Mackinder’in Heartland tezi, kara kütlelerinin stratejik üstünlüğü varsayımına dayanması 
nedeniyle Akdeniz’in deniz merkezli jeopolitiğini açıklamada sınırlı kalmaktadır. Akdeniz’in 
jeostratejik karakteri, kara hâkimiyetinden ziyade deniz yollarının sürekliliği ve geçiş noktalarının 
kontrolü üzerine kuruludur; bu durum, Mahan ve Spykman’ın deniz gücü merkezli yaklaşımlarını 
bölgeye ilişkin analizlerde daha işlevsel kılmaktadır. 

Almanya’nın 1940’ta kara hâkimiyeti kurması, İngiltere’nin deniz üstünlüğüyle 
çeliştiğinde, Mers-el-Kébir bu iki paradigmanın somut çarpışma noktasına dönüşmüştür. 
Dolayısıyla baskın, yalnızca askeri değil, Heartland ve Sea Power doktrinlerinin kesişimsel 
çatışması olarak da değerlendirilebilir (Spykman, 1942). 

4.2.3. Nicholas Spykman ve Rimland Teorisi 
Amerikalı siyaset bilimci Nicholas J. Spykman (1942), Mackinder’in kara merkezli 
paradigmasını yenileyerek, “Rimland” (kenar kuşak) kavramını ortaya koymuştur. Spykman’a 
göre, küresel hâkimiyet Heartland’de değil, bu bölgeyi çevreleyen deniz kenarındaki dinamik 
bölgelerde kazanılır. Ona göre: “Heartland dünyayı kontrol etmez; Rimland dünyayı kontrol 
eder.” (Spykman, 1942, s. 43). 

Akdeniz, bu Rimland kuşağının tam kalbinde yer alır. Avrupa, Kuzey Afrika ve Orta 
Doğu arasındaki geçiş sahası olması nedeniyle, deniz gücü ile kara gücü arasında dengeleyici bir 
kuşak işlevi görür. Spykman’a göre bu kuşak bölgeler -örneğin Balkanlar, Levant, Kuzey Afrika- 
küresel istikrarın anahtarıdır. Bu açıdan Mers-el-Kébir, Rimland kuşağının Batı ucundaki 
jeopolitik kilit noktası olarak tanımlanabilir. 

İngiltere’nin Mers-el-Kébir Baskını, Spykman’ın Rimland mantığını birebir yansıtır: 
Akdeniz’de deniz gücünün kaybedilmesi, yalnızca bölgesel değil, küresel güç dengesinin çökmesi 
anlamına gelecekti. Dolayısıyla İngiltere, Rimland kuşağındaki deniz kontrolünü sürdürmek için 
coğrafi zorunluluk temelinde harekete geçmiştir (Hance, 2019). 
 
4.2.4. Akdeniz’in “Dengeleyici Kuşak” Rolü 
Mahan, Mackinder ve Spykman’ın kuramları birlikte değerlendirildiğinde, Akdeniz Havzası’nın 
küresel jeopolitiğin dengeleyici kuşağı (balancing belt) işlevi gördüğü anlaşılır. Bu denge, kara 
ve deniz güçlerinin, ticaret yolları ile stratejik üslerin sürekli etkileşimiyle şekillenir. 

Mers-el-Kébir bu kuşağın en hassas düğüm noktalarından biridir. Limanın hem Atlantik’e 
hem de Afrika’ya yakın konumu, burayı deniz egemenliğinin sürekliliği için coğrafi bir 
zorunluluk hâline getirir. Bu nedenle baskın, yalnızca İngiltere’nin güvenlik politikası açısından 
değil, jeopolitik teorilerin sahadaki doğrulaması açısından da özel bir örnektir. 

Sonuç olarak, Mers-el-Kébir olayını anlamak, yalnızca tarihsel bir olayı incelemek değil, 
aynı zamanda coğrafyanın uluslararası güç dinamiklerini nasıl yönlendirdiğini çözümlemektir. 
Akdeniz hem tarih boyunca hem de günümüzde, kara ve deniz güçlerinin birbirine temas ettiği 
“dengeleyici kuşak” olma özelliğini korumaktadır. 

4.3. Stratejik Karar Alma Süreçlerinde Coğrafi Faktörlerin Etkisi 

Coğrafya, tarih boyunca askeri ve stratejik karar alma süreçlerinin en belirleyici unsurlarından 
biri olmuştur. Devletlerin savaş planlamaları, sefer rotaları, üs seçimleri ve lojistik zincirleri çoğu 
zaman fiziksel çevrenin sunduğu imkânlar ve sınırlılıklar doğrultusunda şekillenmiştir. Özellikle 
deniz savaşlarında, limanların morfolojisi, kıyı derinlikleri, rüzgâr yönleri, deniz akıntıları ve kara 
bağlantıları gibi mekânsal faktörler, stratejik kararları doğrudan etkilemiştir (Mahan, 1890; Gray, 
1999). 

II. Dünya Savaşı döneminde Mers-el-Kébir Baskını, coğrafyanın bu belirleyici rolünü 
çarpıcı biçimde gözler önüne sermiştir. Körfezin doğal yapısı -dar giriş ağzı, yüksek kıyı sırtları 
ve derin liman tabanı- Fransız donanmasına barış zamanında üstün koruma sağlamış, ancak savaş 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

75 

koşullarında bu avantaj hareket kabiliyeti kısıtına dönüşmüştür. Bu durum, coğrafi faktörlerin 
stratejik karar alma sürecinde ikili (ambivalent) bir etki yaratabileceğini göstermektedir: koruma 
sağlayan çevre koşulları, aynı zamanda taktiksel esnekliği sınırlayabilir. 

4.3.1. Coğrafyanın Askerî Manevra Üzerindeki Etkisi 

Mers-el-Kébir örneğinde, dar liman girişi ve çevreleyen kayalık kıyı formasyonu, Fransız 
gemilerinin manevra alanını ciddi biçimde kısıtlamıştır. İngiliz bombardımanı başladığında, 
gemiler liman içinde rotasyon yapamamış, bu da hedef olmalarını kolaylaştırmıştır (Cantoni, 
2016). Söz konusu koşullar altında topografik ve morfolojik engeller, manevra üstünlüğünü tayin 
eden başlıca faktörlerden biri olmuştur. 

Askerî stratejist Carl von Clausewitz’in (1832) vurguladığı gibi, savaş “doğal ve beşerî 
unsurların çarpıştığı bir olgudur”; bu nedenle arazi ve mekân, savaşın “üçüncü değişkeni” olarak 
değerlendirilmelidir. Mers-el-Kébir’de bu değişken, çatışmanın taktik boyutunu belirlemiştir. 
İngiliz filosu, açık denizde hareket serbestisine sahipken, Fransız filosu coğrafi kapan içine 
hapsolmuştur. 

4.3.2. Savunma Sistemlerinde Coğrafi Faktörlerin Rolü 

Savunma stratejileri açısından bakıldığında, Mers-el-Kébir Limanı’nın fiziki yapısı tarih boyunca 
doğal bir sığınak ve savunma hattı olarak kullanılmıştır. Ancak 1940 baskınında bu doğal avantaj, 
modern deniz topçularının menzili ve ateş gücü karşısında yetersiz kalmıştır. Limanın etrafındaki 
yüksek kıyı duvarları, savunma topçusuna görüş engeli yaratmış; radar ve erken uyarı 
sistemlerinin yokluğu, coğrafyanın koruyucu işlevini zayıflatmıştır (Jordan & Dumas, 2009). Bu 
durum, savunma sistemlerinin yalnızca coğrafi avantajlara dayanılarak açıklanamayacağını açık 
biçimde göstermektedir. Çevresel koşullar belirli imkânlar sunsa da bu imkânların etkinliğini 
belirleyen unsurlar teknoloji, taktik kapasite ve insan faktörüdür. Mers-el-Kébir örneğinde 
görüldüğü üzere, coğrafi koşullar savunma açısından potansiyel avantajlar sağlamakta; ancak bu 
avantajlar modern savaş teknolojileri ve uygun savunma düzenlemeleriyle desteklenmediğinde 
stratejik bir zafiyete dönüşebilmektedir. 

4.3.3. Lojistik ve Stratejik Ulaştırma Ağlarında Mekânsal Etkenler 

Coğrafyanın lojistik üzerindeki etkisi, Mers-el-Kébir’in deniz ulaştırma hatlarının merkezinde yer 
almasıyla daha belirgin hâle gelir. Limanın konumu, Kuzey Afrika’daki Fransız kolonilerine 
ikmal sağlamak için idealdi; ancak kara bağlantılarının sınırlılığı ve dağlık topoğrafya, tedarik 
sürekliliğini zorlaştırmıştır (Hance, 2019). İngilizler bu durumu iyi analiz ederek, deniz ikmal 
hatlarını hedef almış ve Mers-el-Kébir’i lojistik zincirin zayıf halkası hâline getirmiştir. 
Dolayısıyla, stratejik karar alma sürecinde lojistik coğrafyanın rolü hayati bir önem taşır; çünkü 
coğrafi unsurlar sadece askerî taktikleri değil, ikmal ağlarının sürekliliğini ve savaş gücünün 
sürdürülebilirliğini de doğrudan etkiler. 

4. Coğrafyanın Karar Alma Dinamiklerine Etkisi 

Stratejik karar alma süreçleri, yalnızca politik akıl yürütmeye değil, mekânsal algıya (spatial 
cognition) da dayanır. Churchill’in Mers-el-Kébir kararında belirleyici olan unsurlardan biri, 
Akdeniz’in batı ucunun “deniz üstünlüğü eşiği” olarak algılanmasıdır. Cebelitarık Boğazı ve 
Mers-el-Kébir, Britanya açısından Atlantik ile Akdeniz arasında jeostratejik bir geçit sistemi 
oluşturuyordu. Dolayısıyla coğrafya, yalnızca fiziksel bir gerçeklik değil, karar vericilerin 
zihinsel haritalarında da bir “stratejik zorunluluk” hâline gelmiştir. 

Bu durum, coğrafi faktörlerin yalnızca savaşın değil, karar süreçlerinin de belirleyici 
altyapısını oluşturduğunu gösterir. Stratejik düşünce, mekânın olanaklarını sınırlılıklar kadar fark 
etmeyi gerektirir aksi hâlde mekân, avantajdan çok bir tuzak hâline gelir. 

Mers-el-Kébir Baskını, coğrafyanın askerî, lojistik ve politik karar alma üzerindeki çok 
katmanlı etkisini açık biçimde gösterir. Körfezin yapısı, olayın taktiksel seyrini; konumu ise 
stratejik gerekçesini belirlemiştir. Bu yönüyle baskın, fiziksel mekânın stratejik aklı 
biçimlendiren bir faktör olduğunu kanıtlar. Dolayısıyla coğrafya, yalnızca savaşların sahnesi 
değil, aynı zamanda karar alma süreçlerinin gizli belirleyenidir. Bu perspektiften bakıldığında, 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

76 

Mers-el-Kébir olayı, mekânın hem avantaj hem de kısıtlayıcı bir unsur olarak nasıl işlediğini 
gösteren örnek bir vaka niteliğindedir. 

5. Sonuç ve Değerlendirme 

Bu çalışma, 3 Temmuz 1940 tarihinde gerçekleşen Mers-el-Kébir Baskını’nı yalnızca II. Dünya 
Savaşı’nın dramatik bir askerî olayı olarak değil, coğrafi mekânın stratejik karar alma süreçlerini 
nasıl yönlendirdiğini gösteren tarihsel bir kırılma noktası olarak ele almıştır. Akdeniz Havzası’nın 
jeopolitik yapısı ile Mers-el-Kébir Limanı’nın fiziki coğrafyası arasındaki ilişki merkeze alınarak 
yürütülen tarihsel-coğrafi çözümleme, savaşın seyrinin insan iradesinden bağımsız olmadığını; 
ancak coğrafyanın sunduğu imkân ve sınırlılıklar içinde şekillenen bir süreç olduğunu ortaya 
koymaktadır. 

Çalışmanın bulguları, liman morfolojisinin ve çevresel koşulların taktik–operatif 
sonuçlara doğrudan etki edebildiğini göstermektedir. Mers-el-Kébir Limanı’nın dar girişli ve 
korunaklı körfez karakteri, barış dönemlerinde savunma ve barınma avantajı üretirken, baskın 
anında Fransız filosu açısından ciddi bir manevra kısıtına dönüşmüş; limanı “korunaklı üs” 
olmaktan çıkarıp “mekânsal kapan” niteliğine yaklaştırmıştır. Bu tersyüz oluş, coğrafi unsurların 
tek yönlü bir belirleyicilik üretmediğini; aksine tarihsel bağlam, güç dengesi ve operasyonel 
koşullara bağlı olarak farklı, hatta zıt sonuçlar doğurabildiğini göstermesi bakımından önemlidir. 
Bu yönüyle Mers-el-Kébir örneği, coğrafyanın savaş alanının yalnızca zemini değil, kararların ve 
sonuçların biçimlendiği etkin bir değişken olduğunu doğrulamaktadır. Bu çerçevede Mers-el-
Kébir Baskını, coğrafi koşulların savaşın seyrini tek başına belirlemediğini; bu koşulların, 
dönemin askerî teknolojisi, istihbarat kapasitesi ve siyasi iradesiyle birlikte değerlendirildiğinde 
stratejik sonuçlar üretebildiğini açık biçimde ortaya koymaktadır. 

İngiltere’nin Operation Catapult kararı da bu mekânsal çerçeveden bağımsız 
değerlendirilemez. Müdahale, yalnızca diplomatik güvensizlik ya da askerî ihtiyat refleksiyle 
açıklanamayacak ölçüde, Akdeniz’in batı ucunda deniz hâkimiyetinin sürekliliğini güvence altına 
alma zorunluluğuyla ilişkilidir. Mers-el-Kébir’in Cebelitarık Boğazı’na yakınlığı ve Atlantik–
Akdeniz geçiş hattı üzerindeki konumu, limanı stratejik bir eşik mekân hâline getirmiş; bu durum 
İngiltere açısından coğrafyanın dayattığı bir baskı alanı yaratmıştır. Dolayısıyla olay, stratejik 
kararların yalnızca politik niyetlerle değil, coğrafi zorunluluklarla da şekillendiğini 
göstermektedir. 

Elde edilen bulgular, klasik jeopolitik yaklaşımların açıklayıcılığının tarihsel bir vaka 
üzerinden yeniden değerlendirilmesine olanak tanımaktadır. Mers-el-Kébir örneği, deniz gücü ve 
deniz hatlarının sürekliliği bakımından Mahan’ın deniz hâkimiyeti kuramıyla; Akdeniz’in 
dengeleyici kuşak ve geçiş alanı niteliği açısından ise Spykman’ın Rimland yaklaşımıyla uyum 
göstermektedir. Buna karşın kara merkezli jeopolitik açıklamalar Akdeniz bağlamında sınırlı bir 
geçerliliğe sahiptir; olay, deniz merkezli dinamiklerin stratejik önemini daha belirgin hâle 
getirmektedir. Çalışma ise, mekânsal faktörleri tek başına belirleyici görmeyerek, bu unsurları 
teknoloji, istihbarat, diplomasi ve karar verici irade gibi etkenlerle birlikte ele almakta; 
coğrafyanın rolünü etkileşimsel bir perspektifte konumlandırmaktadır. 

Mers-el-Kébir Baskını’nın ortaya koyduğu tarihsel deneyim, benzer bir senaryonun 
Türkiye’deki stratejik liman ve deniz üslerinde yaşanmaması için liman güvenliği, deniz 
hâkimiyeti ve kriz yönetimi politikalarının bütüncül bir yaklaşımla ele alınmasını gerekli 
kılmaktadır. İstanbul ve Çanakkale boğazları gibi dar ve yoğun deniz geçitlerine sahip alanlar ile 
Mersin, İskenderun ve Aksaz gibi kapalı veya yarı kapalı liman yapıları, barındırdıkları mekânsal 
kısıtlar nedeniyle kriz ve çatışma dönemlerinde hem savunma avantajları hem de potansiyel 
kırılganlıklar üretmektedir. 

Bu doğrultuda Türkiye açısından, liman morfolojisi ile deniz hatlarının sürekliliğini 
birlikte değerlendiren çok katmanlı bir güvenlik mimarisinin geliştirilmesi; erken uyarı ve 
gözetleme sistemlerinin güçlendirilmesi deniz üslerinin manevra kabiliyetini sınırlayan yapısal 
unsurların kriz senaryoları çerçevesinde yeniden analiz edilmesi ve diplomatik–askerî 
koordinasyon mekanizmalarının etkinleştirilmesi büyük önem taşımaktadır. 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

77 

Mers-el-Kébir örneğinin sunduğu tarihsel ders, Türkiye’nin stratejik limanlarını yalnızca 
lojistik ve askerî merkezler olarak değil; aynı zamanda deniz yetki alanları, boğaz güvenliği ve 
bölgesel caydırıcılık perspektifinden değerlendirmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. Bu 
yaklaşım, olası stratejik sürprizlerin önlenmesi ve deniz güvenliğinin sürdürülebilir biçimde 
sağlanması açısından kritik bir çerçeve sunmaktadır. 

Araştırmanın güncel çıkarımı, Akdeniz’deki güvenlik mimarisinin temel mekânsal 
önceliklerinin büyük ölçüde süreklilik gösterdiğine işaret etmektedir. Geçiş yolları, deniz üssü 
ağları ve eşik mekânların kontrolü, 1940’ta olduğu gibi günümüzde de Akdeniz jeopolitiğinin ana 
eksenlerinden biri olmaya devam etmektedir. Bu çerçeve, Doğu Akdeniz’de enerji jeopolitiği, 
deniz yetki alanları ve deniz gücü konuşlanmaları etrafında şekillenen rekabetin tarihsel arka 
planını anlamada Mers-el-Kébir’i analitik bir referans noktası hâline getirmektedir. 

Türkiye açısından ise çalışma, deniz jeopolitiğinin “sabit coğrafya–değişken strateji” 
ikiliği üzerinden okunabileceğini göstermekte; Boğazlar, Ege ve Doğu Akdeniz ekseninde 
mekânsal zorunlulukların stratejik özerklik arayışıyla birlikte ele alınması gerektiğine dair 
karşılaştırmalı bir ders sunmaktadır. 

Sonuç olarak Mers-el-Kébir Baskını, coğrafyanın stratejiye dönüştüğü, mekânın karar 
alma süreçlerini sınırlandırdığı ve yönlendirdiği tarihsel bir eşik örneğidir. Çalışma, liman 
coğrafyası ile deniz hâkimiyeti arasındaki ilişkinin savaşın seyrini belirleyebileceğini gösterirken; 
aynı zamanda jeopolitik kuramları Akdeniz ölçeğinde yeniden okuyarak, tarihsel coğrafya ve 
jeopolitik literatürüne bütüncül bir katkı sunmaktadır. Gelecek araştırmalarda benzer tarihsel 
vakaların karşılaştırmalı mekânsal analizlerle incelenmesi ve CBS/batimetrik modelleme gibi 
tekniklerle desteklenmesi, mekân-strateji ilişkisinin daha ölçülebilir ve genellenebilir biçimde 
tartışılmasına imkân sağlayacaktır. 

5.1. Çalışmanın Katkıları ve Özgün Değeri 

Bu çalışma, askerî tarih ve jeopolitik literatüre aşağıdaki özgün katkıları sunmaktadır: 

1. Tarihsel bir askerî olayı coğrafi mekân merkezli bir analizle yeniden yorumlamaktadır. Mers-
el-Kébir Baskını, yalnızca diplomatik veya askerî kararların sonucu olarak değil; liman 
morfolojisi, geçiş hatları ve deniz coğrafyasının stratejik kararları şekillendiren rolü çerçevesinde 
ele alınmıştır. 

2. Çalışma, klasik jeopolitik kuramları (Mahan–Mackinder–Spykman) karşılaştırmalı ve 
bütünleşik biçimde uygulamaktadır. Bu kuramlar, rakip açıklamalar olarak değil; Akdeniz 
coğrafyası çerçevesinde birbirini tamamlayan analitik araçlar olarak değerlendirilmiştir. 

3. Çalışma, coğrafyanın stratejik karar alma süreçleri üzerindeki etkisini indirgemeci 
yaklaşımlardan kaçınarak, etkileşimsel ve çok boyutlu bir çerçevede ele almaktadır. Mekânsal 
faktörleri teknoloji, diplomasi, istihbarat ve karar verici iradesiyle birlikte değerlendirerek, tek 
yönlü açıklamalardan bilinçli biçimde uzaklaşmaktadır. 

4. Akdeniz jeopolitiğinde tarihsel süreklilik vurgusu sunmaktadır. Mers-el-Kébir örneği 
üzerinden, deniz üsleri, eşik mekânlar ve geçiş hatlarının günümüz Akdeniz güvenlik 
mimarisindeki kalıcı rolü ortaya konulmaktadır. 

5. Çalışma, Türkiye açısından karşılaştırmalı jeopolitik çıkarımlar üretmektedir. Akdeniz’in 
batısındaki tarihsel bir vakadan hareketle, Türkiye’nin Boğazlar, Ege ve Doğu Akdeniz eksenli 
deniz jeopolitiğine dair analitik dersler sunmaktadır. 

6. Yöntemsel olarak tarihsel coğrafya ile jeopolitik analiz arasında uygulanabilir bir analiz modeli 
önermektedir. Bu yaklaşım, benzer tarihsel vakaların mekânsal çerçeve içinde yeniden ele 
alınmasına imkân tanıyabilecek niteliktedir. 

5.2. Çalışmanın Sınırlılıkları 

Bu araştırma, büyük ölçüde tarihsel belgeler, ikincil literatür ve mekânsal betimleyici veriler 
üzerinden yürütülmüştür. 1940 yılına ait batimetrik ve hidrografik verilerin sınırlı oluşu, bazı 
mekânsal değerlendirmelerin dolaylı çıkarımlara dayanmasına neden olmuştur. Ayrıca çalışma, 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

78 

tek bir tarihsel vaka üzerine yoğunlaştığından, elde edilen bulguların genellenebilirliği 
karşılaştırmalı analizlerle desteklenmeye açıktır. 

 

Kaynakça 

 

 Bachir or tv. (2025, Kasım 15). [YouTube videosu] [Video]. YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v=24QDRNQ_dKI 

Cantoni, G. (2016). French Naval Strategy and the Role of Mers-el-Kébir. Paris: Presses 
Universitaires de France. 

Churchill,  W. (1949). Their Finest Hour. London: Cassell and Company. 

Clausewitz, C. (1832). Vom Kriege. Berlin: Dümmlers Verlag. 

Del Sarto, R. (2020). Borderlands: Europe and the Mediterranean Middle East. Oxford: Oxford 
University Press. 

Germond, B. (2015). The Maritime Dimension of European Security: Seapower and the European 
Union. Palgrave Macmillan. 

Google Earth. (2025, Kasım 8). [Mers-el-Kébir, Cezayir haritası] [Harita]. Google. 
https://earth.google.com/web/@35.72052075,-
0.68384745,1.5976215a,5923.56470734d,35y,49.8486318h,76.42302281t,359.9999998
5r/data=CgRCAggBOgMKATBCAggASg0I____________ARAAF 

Gray, C. (1999). Modern Strategy. Oxford: Oxford University Press. 

Hance, A. (2019). Mediterranean Geopolitics and the Colonial Sea Power. London: Routledge. 

Histoire-image. (2025, 11 12). https://histoire-image.org/sites/default/files/2022-04/mers-el-
kebir-caen-1.jpg adresinden alındı 

Jordan, J., & Dumas, R. (2009). French Battleships 1922–1956. Annapolis: Naval Institute Press. 

Le Drame de Mers-el-Kébir. (2025, Kasım 11). Le drame d’une flotte convoitée. Le Drame de 
Mers-el-Kébir. https://www.ledrame-merselkebir.fr/la-tragedie-de-mers-el-
kebir/rappel-du-drame/le-drame-dune-flotte-convoitee/ 

Mackinder, H. (1904). The Geographical Pivot of History. The Geographical Journal, 23(4), 
421–437. 

Mahan,  A. (1890). The Influence of Sea Power upon History, 1660–1783. Boston: Little, Brown 
and Company. 

Paxton, R. (2001). Vichy France: Old Guard and New Order, 1940–1944. New York: Columbia 
University Press. 

Ratzel, F. (1897). Politische Geographie. Leipzig: Oldenbourg. 

Ridolfi, M. (1997). Mediterranean Conflicts and Maritime Geography. Milan: Feltrinelli Editore. 

Saygılı, R. (2025, Kasım 12). Avrupa fiziki haritası [Harita]. Coğrafyaharita. 
http://cografyaharita.com/haritalarim/1i_avrupa_fiziki_haritasi.png 

Semple, E. (1911). Influences of Geographic Environment. New York: Henry Holt. 

Spykman, N. (1942). America’s Strategy in World Politics: The United States and the Balance of 
Power. New York: Harcourt, Brace and Company. 

Warfare History Network. (2025, Kasım 15). Operation Catapult: The attack on Mers-el-Kébir. 
Warfare History Network. https://warfarehistorynetwork.com/article/operation-catapult-the-
attack-on-mers-el-kebir/ 



Murat Çınar / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777    
 

79 

Extended Abstract 

The present study offers a comprehensive geographical and geopolitical analysis of the Attack on 
Mers-El-Kébir (3 July 1940), a critical event in World War II that epitomizes the interaction 
between human strategic decision-making and geographical constraints. The research situates 
Mers-El-Kébir within the broader framework of Mediterranean geopolitics, emphasizing how 
spatial constraints, physical geography, and maritime morphology shaped strategic outcomes. 
Drawing on the theoretical frameworks of Mahan’s Sea Power Theory (1890), Mackinder’s 
Heartland Theory (1904), and Spykman’s Rimland Theory (1942), the study conceptualizes the 
event not merely as a military operation, but as a geographical manifestation of geopolitical 
determinism. 

Methodologically, the study adopts a qualitative historical-geographical approach, 
integrating case study analysis, historical reconstruction, and spatial analysis. Primary data 
sources include 1940s topographic and hydrographic maps, archival documents, and visual 
materials such as historical aerial photographs and satellite imagery. Secondary sources comprise 
classical geopolitical texts and contemporary academic literature (e.g., Ridolfi, 1997; Cantoni, 
2016; Hance, 2019). This integrative approach enables the reconstruction of both the physical and 
strategic landscape of Mers-El-Kébir, providing a spatially grounded interpretation of the raid. 

The findings reveal that Mers-El-Kébir’s physical geography, particularly its semi-
enclosed bay morphology, deep-water basin, and limited access routes, produced a paradoxical 
situation: while the port offered natural protection and logistical advantages under peacetime 
conditions, these same features became critical constraints during the attack. The narrow harbor 
entrance, steep surrounding relief (Murdjadjo Massif and Santon Cape), and dense urban 
proximity of Oran limited maneuvering capability, transforming the port into a “spatial trap.” As 
illustrated in the cartographic and three-dimensional visual analyses (Figures 1–8), these spatial 
configurations amplified the operational vulnerability of the French fleet, allowing the British 
“Force H” to maintain a secure line of fire from open waters. 

At the theoretical level, the study demonstrates that geography operates not as a passive 
backdrop, but as an active structuring force in the conduct of war. Within the Mahanian paradigm, 
control of maritime choke points—such as the Strait of Gibraltar and adjacent naval bases like 
Mers-El-Kébir—was central to sustaining British naval supremacy. In contrast, Mackinder’s 
Heartland framework highlights how continental powers sought to challenge maritime dominance 
through territorial depth. Spykman’s Rimland theory, situating the Mediterranean as a balancing 
zone between land and sea powers, provides the most fitting analytical lens: Mers-El-Kébir 
emerges as a microcosm of Rimland geopolitics, where maritime and continental imperatives 
collided under the constraints of geography. 

Beyond its historical implications, the research contributes methodologically by 
introducing a historical-geographical model that integrates environmental and spatial variables 
into strategic analysis. This model bridges disciplinary gaps between geography, history, and 
political science, proposing that strategic behavior can only be fully understood within its 
environmental context. The study’s spatial reconstructions and hydro-topographic analyses 
substantiate the claim that physical geography actively shapes, limits, and sometimes dictates 
strategic possibilities. 

The results emphasize that the Mers-El-Kébir Raid represents more than a wartime 
incident; it is a manifestation of the enduring dialectic between geographical constraint and 
strategic agency. The closed harbor morphology, hydrodynamic stability, and surrounding relief 
converted natural protection into operational confinement. Consequently, the raid’s tragic 
outcome—over 1,200 casualties and the sinking of key French vessels—demonstrates the 
decisive role of spatial structure in determining military success or failure. 

In conclusion, this study underscores that geography is not merely the stage of history but a 
dynamic actor within it. The Mers-El-Kébir case illustrates how environmental conditions, 
geopolitical imperatives, and human decision-making converge to produce strategic outcomes. 



Mers-El-Kébir Baskını’nın Coğrafi ve Jeopolitik Analizi  
 

80 

By examining the interplay between physical geography and military strategy, the research 
contributes to the theoretical advancement of geographical determinism and offers a 
methodological framework for future interdisciplinary studies on the spatial dimensions of war 
and diplomacy. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
SOCIAL BETWEEN FAMILY AND DUTY: SHAKESPEARE’S HENRY IV, PART 1, AS 

A REFLECTION OF THE MEDIEVAL ENGLISH DYNASTY DISPUTES 

AİLE VE GÖREV ARASINDA: ORTA ÇAĞ İNGİLİZ HANEDANLIK 
ANLAŞMAZLIKLARININ BİR YANSIMASI OLARAK SHAKESPEARE’İN “IV. 

HENRY, 1. BÖLÜM” ADLI OYUNU 

 

Asım AYDIN∗ - Mustafa CANLI∗∗ 

 

Abstract 

English history has long been shaped by its royal dynasties and families whose lives have always 
been a topic of interest for historians, literary critics, and more. Their lives today are the main 
point of interest in magazines, but history records their decision, family relationships, and disputes 
as important as the politics of that nation and country. Shakespeare was a favourite writer of 
Queen Elizabeth I, and his history plays were also popular in his time. He depicted the struggles 
of the houses of the dynasties: Tudors, Plantagenets, and Stuarts. His play Henry IV, Part 1, stages 
the problems, conflicts, and tensions between royal families, houses, and political responsibility 
within the framework of medieval English sovereignty. The tense, dramatic narrative that unfolds 
in King Henry IV’s relationship with his son, Prince Hal, and the challenge to royal authority 
posed by the Percy Rebellion, interrogates questions of legitimacy and rule, the burdens monarchs 
carry, as well as the personal costs to their pursuit of empire. It argues that by situating King 
Henry VI within the historical context of the War of the Roses and the ensuing turmoil following 
King Henry VI’s deposition, Shakespeare imbues family squabbles with broader aspects of 
succession, legitimacy, and the struggle to maintain power. The article suggests that the play is 
not only a study of individual character but also a literary criticism of dynastic rivalry that agitated 
Tudor England. 

Key Words: Tudor historiography, Shakespeare, Henry IV, Part 1, Medieval Dynasty, 
Legitimacy, Kingship. 

 

Öz 

İngiliz tarihi, tarihçiler, edebiyat eleştirmenleri ve daha fazlası için her zaman ilgi konusu olan 
kraliyet hanedanları ve aileleri tarafından etki altında kalmıştır. Bugün hayatları dergilerin ana 
ilgi odağı olsa da, tarih onların kararlarını, aile ilişkilerini ve anlaşmazlıklarını o ulusun ve ülkenin 
siyaseti kadar önemli olarak kaydetmektedir. Shakespeare, Kraliçe I. Elizabeth’in en çok değer 
verdiği yazardı ve tarih oyunları da o dönem popülerdi. Tudorlar, Plantagenetler ve Stuartlar gibi 
hanedanların mücadelelerini tasvir etti. Henry IV, Part 1 adlı oyunu, Orta Çağ İngiliz egemenliği 
çerçevesinde kraliyet aileleri, hanedanlar ve siyasi sorumluluklar arasındaki sorunları, çatışmaları 
ve gerilimleri sahneye taşıyor.  Bu oyun, iktidarın meşruiyetini, egemenliğin yüklerini ve 
hanedanlık hırslarının bedelini sorgulayan, Kral IV. Henry ile oğlu Prens Hal arasındaki gerilimli 
ilişkinin yanı sıra Percy Ayaklanması’nın kraliyet otoritesine meydan okuyuşunu ortaya koyuyor. 
Bu makale, II. Richard’ın tahttan indirilmesinin ardından başlayan ve Güllerin Savaşı’nın tarihsel 
zemininde şekillenen istikrarsızlık bağlamında eseri konumlandırarak, Shakespeare’in bu 
çatışmayı, varislik, meşruiyet ve iktidarın sürdürülebilmesi için kaçınılmaz görünen ahlaki 
uzlaşımlar konularındaki daha geniş endişeleri yansıtmak üzere kullandığını savunmaktadır. 

 
Bu makale 09.10.2025 tarihinde dergimize gönderilmiş; 11.10.2025 tarihinde hakemlere gönderilme işlemi gerçekleştirilmiş; 
10.11.2025 tarihinde hakem raporlarının değerlendirilmesi sonucu yayın listesine dâhil edilmiştir. 
Makaleye atıf şekli; Asım Aydın - Mustafa Canlı, “Between Family And Duty: Shakespeare’s Henry IV, Part 1, As A Reflection Of 
The Medieval English Dynasty Disputes”, Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi, S. 4, (Aralık 2025), s. 81-88. 
∗ Dr. Öğr. Üyesi, Karabük Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Batı Dilleri ve Edebiyatları Bölümü, Karabük/Türkiye, 
E-mail:  asimaydin@karabuk.edu.tr , ORCID: 0009-0007-2557-4659. 
∗∗ Dr. Öğr. Üyesi, Karabük Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Batı Dilleri ve Edebiyatları Bölümü, Karabük/Türkiye, 
E-mail:  mustafacanli@karabuk.edu.tr , ORCID: 0000-0001-5234-3687. 

mailto:alirizakanac@karabuk.edu.tr
mailto:%20mustafacanli@karabuk.edu.tr%20
https://orcid.org/0000-0001-5234-3687


Social Between Family And Duty: Shakespeare’s Henry IV, Part 1, As A Reflection Of The  
Medieval English Dynasty Disputes  

 

82 

Böylece bu eser, bireysel karakter incelemesinden çok, Orta Çağ ve erken Tudor İngilteresi’ni 
rahatsız eden hanedan içi çatışmaların döngüsel doğasına dair bir yorum olarak öne çıkar. 

Anahtar Kelimeler: Tudor Tarihi, Shakespeare; IV. Henry, 1. Bölüm, Orta Çağ 
Hanedanlıkları, Meşruiyet, Krallık. 

 

Introduction 

Henry IV, Part 1 (1597?) is a history play written by William Shakespeare (1564-1616), listed in 
the First Folio and performed in 1597 (Mowat, 1994, p. x). The play is the second part of a 
Shakespearean tetralogy, which comprises the plays Richard II, Henry IV, Part 1, Henry IV, Part 
2, and Henry V. The play is a sequel to Richard II and continues the story begun in Henry IV, Part 
2. The play has two main plots: one follows the rebellion against King Henry IV, and the other 
follows the adventures of Prince Hal (The Future King Henry V) with Falstaff and others in the 
London slums. The plots intersect at Prince Henry’s court, the court of King Henry IV, and then 
at the battlefield in Shrewsbury. The play is about the riots that Henry Hotspur started against 
Henry IV. It ends with the Battle of Shrewsbury, in which Hotspur was killed, and Henry V, the 
future and popular king of England, made his debut on the battlefield and in court politics. The 
play, in general, portrays the family relationships among the royal families in England during the 
reign of King Henry IV, specifically around the years 1402 and 1403. The source for Henry IV, 
Part 1, and for his other histories was the second edition of Raphael Holinshed’s Chronicles 
(1587), and others include Edward Hall’s The Union of the Two Illustrious Families of Lancaster 
and York and Samuel Daniel’s poem Civil Wars (1595), which is about English history (Mowat, 
1994, p. xx). The text of the play is believed to have been written before 1597, as there are 
numerous references to Shakespeare’s Falstaff in the diaries, comments, and books of that time 
(Weil & Weil, 1997, p. 4).  

When Richard II was deposed from power in 1399, a radical change had occurred in the 
medieval English political order. The idea of the king as the supreme ruler with divine rights and 
a reflection of God on earth was replaced by a balance of military conquests, interventions from 
other powerful lords, and parliamentary attempts. The controversy of illegitimacy marked the era 
of Henry IV. This was both a legal issue and an emotional one for the public viewpoint. Rebellions 
occurred across the country, and prophecies of divine retribution circulated widely that the killing 
of Richard II and the usurpation of power would be punished. This instability caused the English 
dynastic conflicts known as the Wars of the Roses. In this conflict, the Plantagenets (who are the 
Houses of Lancaster and York) fight for the throne through bloodshed and alliances. By the time 
Shakespeare wrote Henry IV, Part 1, the Tudor dynasty had consolidated its power. However, the 
memory of civil war remained vivid in the public’s mind and the minds of courtiers. Elizabethan 
historiographers, such as Raphael Holinshed, whose Chronicles served as Shakespeare’s primary 
source, framed earlier conflicts as divine punishment for the original sin of Richard’s deposition. 
This is a common narrative that Shakespeare both adopts and complicates for theatrical effect, 
exploring the uncertainties of power. Thus, the play presents an altered Tudor history and 
memory, utilizing the past to caution against contemporary political vulnerability. 

In Shakespeare’s version, King Henry IV presents a tragic paradox of a ruler whose 
authority is both necessary and naturally doubtful. His opening lament in the play “so shaken as 
we are, so wan with care,” instantly considers kingship not as triumph but as a burden. The 
kingship is poisoned by guilt over Richard II’s murder and undermined by constant rebellion 
inside the country, enflamed by the houses and dynasties. Unlike Richard, whom his followers 
believed was led by God and divine intervention, the new king, Henry, must rely on his work, 
rhetoric, and military force to establish his authority. Shakespeare’s play is a form of political 
theatre that highlights the fragility of noble dissent and uprisings. The play interrogates the most 
popular medieval political doctrine, the divine right of kings, with a pragmatic alternative. Henry 
governs not solely by God’s grace, but through uneasy alliances and strategic violence. This 
tension resonates with 15th-century concepts of a mixed rule, featuring a parliament or a privy 



Asım Aydın - Mustafa Canlı / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi  
S. 4 // e-ISSN 3061-9777    

 

83 

council alongside an absolute monarchy. Shakespeare, however, portrays Henry’s legitimacy as 
not being inherited from his birth or his house, but as continually at risk and in question.  

 According to E. M. W. Tillyard, the most distinguishing feature of the Shakespearean 
history play is its deep commitment to the Elizabethan order, which is evident through the 
resolution of a disorder in the monarchy – a rebellion, royal family conflicts, or a conflict within 
the royal family (1944, pp. 15-18). Another issue is that Shakespeare wrote his history plays in 
sequence; therefore, they bear a connection to each other. For instance, in the play Richard II, 
King Henry overthrew Richard II, and this fact serves as the reason and shadow of many of King 
Henry’s decisions and motivations in Henry IV, Part 1. However, there are also criticisms 
claiming that Shakespeare’s history plays are not linked to each other, but rather separate plays 
in their own right (Grene, 2002, p. 27). James Calderwood claims that the plays of Shakespeare 
from Richard II to Henry V can represent England’s transition from medieval to Renaissance 
culture, from feudal monarchy to Machiavellian politics (1979, p. 1). However, it cannot be stated 
that the history plays of Shakespeare or any of his tetralogies are grand narratives that all work 
together on a theme, character, or motivation. Each tells the story of a monarch with his family 
or royal people around him, dealing with internal and external riots and wars. Each play is a story 
of its own; some are tragic, while others, such as Henry IV Parts 1 and 2, incorporate humorous 
and non-tragic elements within their plots and texts. Michael Hattaway also maintains that the 
plays are not a work of collective thinking but were instead written separately (2002, pp. 11-12). 
He further remarks that each play is a rewriting of another one; therefore, they could not be written 
in one sitting:  

Dramatic history is characterised more by rewriting rather than by repetition. Each history 
play, that is, rewrites the plays that preceded it. Richard III, for example, rewrites the 
Henry VI plays; Henry IV rewrites Richard II, and Henry V rewrites all the history plays 
that precede it. (p. 16) 

Hattaway also argues that, given the role history plays in the reign and death of a monarch, it is 
understandable and inevitable that they will be associated with tragedy (p. 3). However, in the 
case of Henry IV, Part 1, the hero, Hal, does not die but becomes victorious, and his subplot with 
the comic Falstaff poses a problem for the tragic genre. Nevertheless, Hattaway argues that only 
Shakespeare’s Henry VI is a lifelong history of a king, culminating in his death; the others are 
only tragic stories in which the kings’ reigns are heading towards crisis, either politically or 
personally (p. 4). 

 One publication that deals with the same topic as this article is Terrell L. Tebbetts’s 
“Shakespeare’s Henry V: Politics and the Family.” It argues that while psychological criticism 
has extensively analyzed the family dynamics in Shakespeare’s plays, political criticism has 
largely neglected how the family theme handles the play’s political theory (1990, pp. 8-10). This 
point of view is significant because the text constantly connects Henry V’s kingship to familial 
bonds. This ranges from his reconciliation with his father to his appeals to brotherhood at 
Agincourt. As well as his marriage to Katherine. Tebbetts suggests that analysing these 
relationships is essential for resolving the debate regarding the nature of Henry’s rule. 
Specifically, whether his government fosters a “bond” of mutual responsibility or attempts to 
deconstruct the family in order to replace it with the state (p. 8). The central tension of the play is 
whether the King makes himself responsible to the state or forces the state to be responsible to 
him in all aspects, including war, succession, dynasty, finances, and the church. In the reunion 
part of the play, Henry IV expresses the fear that without the obligations inherent in family 
structures, “nature falls into revolt” (4.5.65), turning humanity into a predatory wilderness of 
wolves rather than a cohesive society (p. 9). While Hal reassures his father by acknowledging his 
“due from lineal honor,” historical analysis suggests a period where the state was beginning to 
absorb functions previously held by the family, complicating the question of whether Henry V 
establishes a regime of responsible mutuality or one of destructive patriarchy. 

 Larry S. Champion’s “History into Drama: The Perspective of I Henry IV” argues that 
the play reaches a unique, broad historical perspective by intentionally breaking its focus. It 



Social Between Family And Duty: Shakespeare’s Henry IV, Part 1, As A Reflection Of The  
Medieval English Dynasty Disputes  

 

84 

moves away from the psychological analysis found in works like Richard II or Julius Caesar 
(1978, p. 185). The play implements a cut-off view by confirming that no single character 
dominates the action. The line counts are spread almost equally among Prince Hal, Hotspur, and 
Falstaff, with the title character, Henry IV, speaking the fewest lines. This perspective is further 
expanded by the simultaneous development and interweaving of three distinct plot strands: the 
King’s political troubles, the rebels, Hotspur, and Hal’s life in Eastcheap. Each depicts a different 
socio-political stratum, collectively ensuring that the “focus remains on the evolving condition of 
a nation rather than the personal experience” of one protagonist (p. 187). This tactic enables 
Shakespeare to evaluate the characters against contemporary standards for a monarch. King Henry 
IV embodies a limited concept of kingship based on effectiveness and the maintenance of civil 
order. On the other hand, Prince Hal presents a static figure who possesses a more complete vision 
of kingship. The play’s use of these composite and hesitant figures ultimately presents a nuanced 
dramatic account of England’s struggle for unity as it emerged from medieval feudalism. 

 As its nature, history primarily refers to factual historical events and personalities, albeit 
with minor inventions and variations. In Henry IV, Part 1, Shakespeare remains faithful to the 
general outline of the history and personalities, but there are also notable differences. First of all, 
the relationship between Henry IV and his son, Henry V, is a theatrical invention that brings a 
close-up of the relationship between a father and son, as well as a king and his heir. Secondly, the 
Shrewsbury Battle ends with the death of Hotspur, but it was not Henry V who killed him; it was 
an anonymous longbowman (Rackin, 1990, p. 79). The other heroic actions of Henry V, such as 
his single combat with Henry Percy and saving his father, are also not factual events; these appear 
to be part of Shakespeare’s plan to portray Henry V as the brave and gallant king of England 
(Saccio, 1990, p. 30). The motivation of the rebels in Wales is also not a true representation 
(Rackin, 1990, p. 81). Barbara Mowat states that this kind of rewriting, with family relationships 
in the foreground, pulls us into the play (1994, p. xv). Hotspur, Henry, and Hal are not distant 
figures as they are portrayed in the chronicles; their personal feelings, struggles, and dilemmas 
are revealed to us, making them more alive and relatable. Secondly, the focus on the family 
relationships “reminds us that the wars for control of England, Scotland, and Wales in the 
fourteenth and fifteenth centuries were basically family struggles” (p. xv). 

The play includes one of the most famous Shakespeare characters, Falstaff, who is a fool 
and a corrupt figure full of witty remarks. His role is even declared on the cover of the original 
poster of the play, saying “With the humorous conceits of Sir John Falstaff”. As his name 
suggests, he deals with a lot of “false stuff” in the play. He is a sir, but at the same time a thief 
and a liar. In fact, Sir John Falstaff was originally named Sir John Oldcastle in the early 
seventeenth-century manuscripts of the play, as documented by letters and other sources (Movat, 
1994, p. 235). It is claimed that Shakespeare was forced to change the name because Sir John was 
a Protestant martyr and Falstaff was a representation of one of his descendants (p. 235). Sir 
Oldcastle was a knight of Henry IV who fought in France and other places. At the time, his 
reputation was hotly debated in England because Hal, as King Henry V, had him put to death 
during his reign, which sparked speculation that he was a traitor of some kind (p. 236). There are 
also discussions that Sir John was a “Lollard,” which meant a Protestant at the time, who 
supported the idea that the Bible should be available in English to all people (p. 236). Sir John 
was also called Lord Cobham. As his martyrdom was debated at the time, it is conclusive that it 
is no coincidence he is portrayed in Henry IV, Part 1. This was known as the Oldcastle 
Controversy in literary discussions up to this point. 

Falstaff is a controversial character in such a play, which tells the heroic actions of a 
future king. Actually, Hal leaves Falstaff at the taverns and decides to become the son of his father 
and heir to his kingdom; therefore, it can be stated that Hal’s leaving symbolizes his rejection of 
becoming a Falstaff in the future. Falstaff’s corrupt character is scolded and ridiculed by 
Shakespeare in the play. He is a man born out of Eastcheap taverns, where the lowlife of London 
is situated (Mowat, 1994, p. 244). At the battle scene, Falstaff pretends to be dead while Hal 
prevails over the bodies of Hotspur and Falstaff (5.4. 219), which is a symbol of Hal’s victory 
over lowly and corrupt life and character. Suddenly, Falstaff stands up, which suggests that he 



Asım Aydın - Mustafa Canlı / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi  
S. 4 // e-ISSN 3061-9777    

 

85 

was a coward trying to avoid a fight. In the battle scene, similarly, Hal lets Falstaff lie about the 
killer of Hotspur (5.4. 221). Falstaff stabs the dead body of Hotspur to claim the reward. Hal lets 
him lie about this. Another important detail about Hal is that in his soliloquy in the first tavern 
scene, he declares that he will be in Eastcheap to create a misleading impression and then make a 
more dramatic comeback (1.2. 25). Hal and Hotspur’s competition to become the patriarch is a 
central storyline in the play. We see differences between these characters that are competing for 
the throne. In fact, the misleading strategy of Hal works because Hotspur undermines his 
opponent, Hal, with the words of Vernon, who looks down on the unruly prince and claims that 
he would not show up on the battlefield (5.1. 193). Another difference between Hal and Hotspur 
is that Hotspur grew up in mansions and castles, like a proper nobleman. In contrast, Hal spent 
most of his time in Eastcheap, where he mostly encountered and interacted with common people 
on the streets. 

 The central theme of the play is the father-son relationship between Henry IV and his 
heir, Prince Hal, who is destined to become Henry V on the English throne. The beginning of the 
play is dark for Henry IV because his eldest son, Hal, lives a common life in the slums of London 
along with his lower-class friends, which worries King Henry IV. Especially, he compares his 
prince with Hotspur, who seems more determined and capable. Unlike Prince Hal, Henry IV 
overthrew Richard II and gained access to the throne; therefore, he was anxious that Hotspur 
would prove more gallant than Prince Hal and capture the throne. Here, the relationship between 
Hal and Falstaff is seen as a foil to the actual father-son relationship between Henry IV and Prince 
Hal. He chats with him and spends most of his time with Falstaff instead of learning politics in 
the court with his actual father. On the other side, Hotspur and his father, Northumberland, 
struggle for control and dominance of England by bringing their minds and forces together. 
Hotspur and Hal are two candidates for the throne, and they strive for their prestige among the 
people of England. Hotspur is commanded and supervised by his uncle, Worcester, as they 
attempt to make their way to the crown. Richard II announced that Hotspur’s brother-in-law, 
Mortimer, was his heir. Henry IV executed Richard II and took the throne. Therefore, Hotspur 
claims the throne for himself. The start of the rebellion lies in Mortimer, who was captured by 
Owen Glendower and made a husband to his daughter. King Henry was frustrated and declared 
Mortimer a traitor. After that, he rejected Hotspur’s request for ransom, and the war began. 
Hotspur declares war on the King after that. 

The father-son focus is apparent, especially in scenes 2.4 and 3.2. In scene 2.4, the king 
sends for the prince and when Falstaff tells him about the news he becomes anxious (2.4. 76). 
Prince Hal and Falstaff act like a father and a son to prepare the prince for his talk with his father 
in the court in other words they prepare a role-play (2.4. 80). Falstaff scolds Hal thus he will be 
ready with quick replies. Falstaff flatters himself as the king but Hal refuses and takes the role of 
the king himself and destroys Falstaff with his wit (2.4. 81). In scene 3.2, Hal meets his father 
who accuses and scolds him for his non-royal behavior in London bars (3.2. 131) and warns him 
that if he is to become king he should be careful about his reputation among the royal families 
and people of England (132). There, Henry resembles Hal to Richard II, whom he overthrew, and 
he is disgusted by the common people just like Hal (3.2.135-7). King continues to scold with 
Hotspur comparisons, and Hal breaks into an emotional speech, where he rejects all accusations 
and claims that he will be victorious against Hotspur, whom his father seems to both hate and 
respect at the same time (3.2.138). 

At the core of the play resides the emotionally problematic relationship between Henry 
IV and Prince Hal. The political problems and personal conflicts merge to convey the emotional 
core of the plot and ethos. Henry blames Hal for his tavern adventures and loses his trust and 
belief in him, saying: “O, that it could be proved / That some night-tripping fairy had exchanged 
/ In cradle-clothes our children where they lay!” (1.1.85–87). Hal seems to have reformed, but his 
soliloquy in Act 1, Scene 2, reveals a deliberate strategy to “falsify men’s hopes” before dazzling 
them with redemption. These acts and words also reveal a fact about the Renaissance traditions 
of princes and their authorities. The education of princes is a principal issue, and their education 
holds significant importance for the fate of dynasties. Discipline or experience is one of the first 



Social Between Family And Duty: Shakespeare’s Henry IV, Part 1, As A Reflection Of The  
Medieval English Dynasty Disputes  

 

86 

issues in their training. Additionally, austerity or cunning tends to lead more to a Machiavellian 
concept of holding power and shaping politics in the era. Moreover, the kingly Henry and the 
surrogate Falstaff, who are Hal’s dual real and foster father figures, represent competing models 
of authority: one bound by duty and statecraft, the other by affection and mirth. Hal’s eventual 
rejection of Falstaff in Henry IV, Part 2, highlights the tragic cost of kingship: to rule, one must 
sacrifice love for the sake of legitimacy. 

The Percy rebellion of Northumberland, headed by Hotspur and Worcester, carries not 
only literary but also political force. Once Henry’s allies in Richard II’s deposition, the Percys 
now turn against Henry, using him to expose the instability and lack of any rule of skill following 
usurpation. Hotspur is passionate and honourable. Taking up arms against Hal from the very start, 
he is a nobleman without flexibility for fame. In Act 5, Scene 4 of Henry IV, Part 1, the famous 
duel that Hal wins, he takes an omen from. It is a visual manifestation of inherited nobility being 
bested by artificial kingship. At the same time, however, this triumph is ambiguous: Hal kills the 
very concept as well. It is as if redemption demands he rid himself not only of his past sins but 
also of a competitive claim to legitimacy. In sum, the revolt of the Percys represents a common 
pattern throughout the Middle Ages: once any king has been deposed, those wrongly named 
usurpers from the top downward; it is unlike what we know. The process of depression would be 
one that Shakespeare traced through his table of English history plays. 

In this play, we can feel Shakespeare’s thoughts and literary commentary on medieval 
and Tudor political culture. Written as the Elizabethan era drew to a close, Henry IV, Part 1 subtly 
realizes the English people’s anxiety about national cohesion and what will happen once Elizabeth 
passes on, for one who might not be so tolerant of their Protestantism. The nation is also concerned 
about its lack of strength in comparison to powerful Spain. With the queen being unmarried and 
childless, it faced another dynastic crisis comparable to what had occurred in 15th-century 
England. In portraying a kingdom fraught with rebellion, ambiguous legitimacy, and 
intergenerational strife, Shakespeare’s play touched a deep chord with its original audience. 
Moreover, the play is a commentary on the very concept of stable sovereignty: kingship becomes 
not a sacred institution, but simply a performance that is hazardous, relying on authority and 
violence to suppress dissenting voices. However, Shakespeare does not take a moralistic line. 
Rather than moralising, his tone is complex; he shows how sacrificing love for a man’s duty and, 
in turn, rewarding deceit is necessary to maintain public order. Thus, he bridges the gap between 
the medieval past and modern management of things by reminding us that the ghosts of dynastic 
strife continue to stalk the bodies politic. 

In terms of gender equality, the play is poor in the number of female characters, and there 
is no direct or clear representation or criticism of gender issues. One issue is that the anti-Welsh 
propaganda is carried out through Welsh women who are likened to monsters, threatening 
demonic figures like witches (1.1. 13-14). There is Lady Mortimer and a hostess in Eastcheap 
who were treated bawdily and insultingly by Falstaff (1.2. 17-18). Additionally, Barbara Mowat 
notes that Hotspur is sometimes treated as feminine due to his warrior-like style (1994, p. 254). 
For instance, Northumberland says “this woman’s mood” for the passion and aggression of 
Hotspur in his pursuit of the throne (1.3. 27). Lady Percy is another character who cares about 
Hotspur and his reputation in society; she tries to save Hotspur and supports him in his struggle 
to become the king. However, she is harsh in her speeches with Hotspur; she calls him a “mad-
headed ape” once when she was angry with him (2.3. 67), and tells him, “I’ll break thy little finger 
Harry, / An if thou not tell me all things true” (2.3. 67). 

An article written on this subject is J. L. Simmons’s article, which argues that 
Shakespeare’s history plays are constructed as masculine narratives in which women function 
primarily as disruptions to patriarchal continuity. In Henry IV, Part 1, this anxiety manifests in 
the contrast between Mortimer, whose marriage to Glendower’s daughter renders him foolish and 
politically impotent, and Hotspur, who adopts a hyper-masculine, boyish persona to resist the 
effeminizing influence of the domestic sphere (1993, pp. 441-443). Simmons states that the text 
actively suppresses female power to prevent history from dissolving into a grotesque comedy of 



Asım Aydın - Mustafa Canlı / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi  
S. 4 // e-ISSN 3061-9777    

 

87 

male humiliation. Consequently, Prince Hal is insulated from women to preserve his political 
sustainability, developing in a single-sex position where he need not negotiate with the feminine 
voice. However, Simmons notes that this exclusion leaves Hal with a transsexual ineptitude, 
visible when he fails to successfully parody the heterosexual dynamic between Hotspur and Lady 
Percy, revealing the limitations of his homosocial world (pp. 460-461). Ultimately, the story’s 
attempt to contain female disruption fails. Even the triumphant marriage relies on a crooked 
female inheritance that foreshadows the return to chaos under Henry VI, proving that the 
masculine historical narrative cannot fully suppress the threatening woman. 

The story of Henry IV, Part 1, has transcended the scope of historical drama and evolved 
into a profound reflection on the importance of personal friendship, strength, and leadership. 
Running parallel to each other, the two histories follow Hal’s growth and the Percy revolt, which 
reveal Shakespearean England in its most realistic light. The play reminds us that every king is 
both the son of a king and the successor to him, with the sins of his father weighing heavily upon 
him and the demands of his people. In the figure of Hal, who is a half-prodigal son, half 
politician/poet, Shakespeare captures the fulfillment of any ruler, which is a painful betrayal of 
self, by necessity a metamorphosis. Thus, rehearsal for the king. To shed old personality and gain 
this new one, eh, quite good metaphorical stuff really. Furthermore, it is worth noting that the 
play not only represents an interpretation of medieval dynastic struggles but also examines the 
human costs of rule. A question as relevant to court times as to any other phase faced with the 
paradoxes of government is also relevant. 

 In conclusion, Henry IV, Part 1 is a play that tells a heroic story, examines the early 15th-
century English society, and especially the royal families. The royal family’s struggles led to 
death and war throughout the rest of the country. Shakespeare’s Henry IV, Part 1 masterfully 
encapsulates the essence of medieval England, weaving together the complex political, social, 
and cultural fabric of the era. Through the lens of historical intrigue, the play presents a nuanced 
portrayal of the power struggles, familial tensions, and societal dynamics that characterized the 
medieval period. The characters, from the valiant yet troubled Prince Hal to the rebellious 
Hotspur, embody the conflicting loyalties and ambitions that drove the historical narrative of 
England during this time. By drawing on historical events and figures, Shakespeare not only 
entertains but also invites contemporary audiences to reflect on the cyclical nature of power and 
the enduring relevance of the past. As a conclusion, Henry IV, Part 1 stands as a testament to 
Shakespeare’s genius in capturing the spirit of an era while exploring universal human 
experiences. The play’s intricate depiction of medieval England’s intrigues serves as both a 
historical reflection and a mirror to the ongoing complexities of political and personal life. 
Through its rich characterizations and enduring themes, Shakespeare’s work continues to 
resonate, reminding us of the timeless interplay between history and human nature. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Social Between Family And Duty: Shakespeare’s Henry IV, Part 1, As A Reflection Of The  
Medieval English Dynasty Disputes  

 

88 

 

Works Cited 

Calderwood, J. L. (1979). Metadrama in Shakespeare’s Henriad: ‘Richard II’ to ‘Henry V’. 
Berkeley and London: University of California Press. 

Champion, L. S. (1978). History into Drama: The Perspective of I Henry IV. The Journal of 
General Education, 30(3), pp. 185–202. 

Dowden, E. (1967). Shakespeare: His Mind and Art. London: Routledge & K. Paul. 

Grene, N. (2002). Shakespeare’s Serial History Plays. Cambridge University Press. 

Hattaway, M. (2002). Shakespeare’s History Plays. Cambridge University Press. 

Mowat, B. (1994). “Introduction” to Folger Shakespeare Library Henry IV, Part 1. London: 
Washington Square Press. 

Rackin, P. (1990). Stages of History: Shakespeare’s English Chronicles. New York: Cornell UP. 

Saccio, P. (2000). Shakespeare’s English Kings: History, Chronicle, and Drama. Oxford: Oxford 
UP. 

Shakespeare, W. (1994). Folger Shakespeare Library Henry IV, Part 1. London: Washington 
Square Press. 

Simmons, J. L. (1993). Masculine Negotiations in Shakespeare’s History Plays: Hal, Hotspur, 
and “the Foolish Mortimer”. Shakespeare Quarterly, 44(4), pp. 440–46. 

Tebbetts, T. L. (1990). Shakespeare’s Henry V: Politics and the Family. South Central Review, 
7(1), pp. 8–19. 

Tillyard, E. M. W. (1944). Shakespeare’s History Plays. London: Chatto and Windus. 

Weil, H. & Judith Weil. Eds. (1997). New Cambridge Shakespeare: The First Part of King Henry 
IV. Cambridge: Cambridge UP. 

Williams, C. (2008). The English Poetic Mind. Eugene: Wipf and Stock. 

Wilson, J. D. (1948). The Essential Shakespeare: A Biographical Adventure. Cambridge: 
Cambridge UP. 

  

  

 



 
 OSMANLI HAPİSHANELERİNDE ÇİÇEK VE FRENGİ HASTALIKLARINA KARŞI 

ALINAN ÖNLEMLER 
 

MEASURES TAKEN AGAINST SYPHILIS AND SMALLPOX DISEASES IN 
OTTOMAN PRISONS 

 
Selma TURHAN SARIKÖSE∗- Barış SARIKÖSE∗∗ 

 

 

Öz 
Osmanlı Devleti XIX. yüzyıl sonlarında modern hapishaneler inşa etmeye başlamıştır. Eski kale 
hapishaneleri yerine Avrupa örnek alınarak modern planlı hapishaneler inşa edilmesine rağmen 
hapishanelerdeki sağlık koşullarının istenilen seviyeye ulaşmadığı arşiv belgelerinden 
anlaşılmaktadır. Yeni modern hapishaneler de kısa sürede mahkûmlarla dolduğundan yaşanan 
izdiham nedeniyle hapishanelerde kolera, frengi ve çiçek gibi salgın hastalıklar görülmüştür. 
 Osmanlı Devleti bir yandan hapishaneleri modernleştirirken bir yandan da hapishanelerin 
sağlık koşullarını iyileştirmeye çalışmış, bu bağlamda hapishane hastaneleri kurulurken kadınlar 
için ayrı hapishaneler de inşa edilmiştir. Hapishane hastaneleri mahkûmların tedavisi için önemli 
bir yere sahip olmuş, hastane olmayan yerlerde belediye ve gureba hastanelerinde de mahkûmlar 
tedavi edilmiştir. 
 Çiçek hastalığından tarihsel süreçte binlerce insan öldüğü gibi birçok medeniyet de bu 
hastalıktan dolayı ortadan kalkmıştır. Osmanlılar Lale Devri’nden itibaren çiçek aşısı 
uygulamışlar, hatta İngiltere’ye de çiçek aşısının Osmanlı üzerinden geçtiği bilinmektedir. 
Osmanlı hapishanelerinde XIX. yüzyıl sonlarında görülen salgın hastalıklardan biri de çiçektir. 
Bazı dönemlerde halk arasında da yayılan çiçek salgınlarından hapishanelerdeki mahkûmlar da 
etkilenmiştir. Mahkûmlar arasında çiçek ortaya çıkınca hapishaneler kordon altına alınmış, 
hapishanelere doktorlar görevlendirilmiş, mahkûmlar çiçek hastalığına karşı aşılanmıştır. Ayrıca 
hapishanelerde bu süreçte artan masraflar için devlet ödenek tahsis etmiştir. 
 Cinsel ilişki ve kan yoluyla bulaşan frengi, insanlık tarihinde özellikle coğrafi keşiflerden 
sonra Avrupa’da yaygınlaşmış, Osmanlı coğrafyasına Rusya ile yaşanan savaşlardan sonra sirayet 
etmiştir. Osmanlı Devleti frengi hastaları için özel frengi hastaneleri açarken, frenginin 
yayılmasını önlemek için gerekli sıhhi tedbirleri de almıştır. Bu bağlamda hapishanelerde de 
frengili hastalar tecrit edilmiş, frengiye karşı aşılama yapılmıştır. Özellikle fuhuş yapan kadınlar 
devlet tarafından yakından takip edilmiş, kadın mahkumlar yoluyla veya hapishanede görevli 
bulunan kişilerin bu hastalığı yaymaması için gerekli kordon, tecrit, düzenli sağlık kontrolü gibi 
tedbirler alınmıştır. Bu çalışmada Osmanlı’nın son dönemlerinde hapishanelerde ortaya çıkan 
çiçek ve frengi hastalıklarına karşı alınan tedbirler arşiv belgeleri çerçevesinde 
değerlendirilmiştir.  
  

Anahtar Kelimeler: Osmanlı, Hapishane, XIX. yüzyıl sonu, XX. yüzyıl başı, Hastalık, 
Çiçek, Frengi. 
 
Abstract 
The Ottoman Empire began constructing modern prisons in the late 19th century. Although 
modern, well-planned prisons were built based on European models to replace the old castle 
prisons, archival documents reveal that health conditions in prisons did not reach the desired level. 

 
Bu makale 15.11.2025 tarihinde dergimize gönderilmiş; 17.11.2025 tarihinde hakemlere gönderilme işlemi gerçekleştirilmiş; 
15.12.2025 tarihinde hakem raporlarının değerlendirilmesi sonucu yayın listesine dâhil edilmiştir. 
Makaleye atıf şekli; Selma Turhan Sarıköse-Barış Sarıköse, “Osmanlı Hapishanelerinde Çiçek ve Frengi Hastalıklarına Karşı Alınan 
Önlemler”, Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi, S. 4, (Aralık 2025), s. 89-102.   
∗ Doç. Dr., Karabük Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü, Karabük/Türkiye, E-mail: 
selmatsarikose@karabuk.edu.tr, ORCID: 0000-0002-3798-5478. 
∗∗ Prof. Dr., Karabük Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü, Karabük/Türkiye, E-mail: 
barissarikose@karabuk.edu.tr. ORCID: 0000-0002-6652-0573. 

mailto:selmatsarikose@karabuk.edu.tr


Osmanlı Hapishanelerinde Çiçek ve Frengi Hastalıklarına Karşı Alınan Önlemler  
 

90 

The new modern prisons quickly filled with prisoners, and due to the resulting overcrowding, 
epidemics such as cholera, syphilis and smallpox broke out in the prisons. 
 While modernising its prisons, the Ottoman Empire also sought to improve prison health 
conditions. In this context, prison hospitals were established and separate prisons were built for 
women. Prison hospitals played an important role in treating prisoners, while in places without 
hospitals, prisoners were treated in municipal and public hospitals. 
 Throughout history, thousands of people have died from smallpox, and many civilisations 
have disappeared as a result of this disease. The Ottomans used smallpox vaccination from the 
Tulip Era onwards, and smallpox vaccination even reached England via from the Ottomans. 
Smallpox was one of the epidemic diseases seen in Ottoman prisons in the late 19th century. 
Prisoners were also affected by smallpox epidemics that spread among the general population 
during certain periods. When smallpox broke out among prisoners, prisons were placed under 
quarantine, doctors were assigned to prisons, and prisoners were vaccinated against smallpox. In 
addition, the state allocated funds to cover the increased costs incurred by prisons during this 
period. 
 Syphilis, transmitted through sexual contact and blood, became widespread in Europe, 
particularly after the Age of Discovery, and spread to the Ottoman territories following wars with 
Russia. The Ottoman Empire established special syphilis hospitals for patients and took necessary 
sanitary measures to prevent the spread of the disease. In this context, syphilis patients were 
isolated in prisons, and vaccination against syphilis was administered. Prostitutes, in particular, 
were closely monitored by the state, and necessary health measures such as cordons, isolation, 
and health checks were taken to prevent the spread of the disease by female prisoners or prison 
staff. This study evaluates the measures taken against smallpox and syphilis outbreaks in prisons 
during the late Ottoman period based on archival documents. 
 

Key Words: Ottoman, Prison, At the end of 19th century, At the beginning of 20th 
century, Illness, Smallpox, Syphilis.  

 
 
Giriş 
Osmanlı’da daha önce kale zindanları hapishane olarak kullanılırken XIX. yüzyılda modern 
hapishane binaları inşa edilmeye başlanmıştır. Müstakil bir bina olarak hapishane inşasına 
1870’te Tersane Zindanı yetersiz ve harap hale geldiğinden Sultanahmet’te Umumi Hapishane 
binasının inşa edilmesiyle başlanmış, hapishane 1871 Ocak ayında sadrazam ve vükelanın da 
katıldığı bir törenle açılmıştır1. Bu süreçten sonra Osmanlı’nın vilayet ve kaza merkezlerinde önce 
erkek sonra da kadın hapishaneleri hızlı bir şekilde yaygınlaşmıştır.  

Osmanlı Devleti hapishanelerle ilgili olarak kanuni düzenlemeler yaparken aynı zamanda 
bu süreçte vilayet, sancak ve kaza merkezlerinde Avrupa tarzında modern hapishaneler 
yaygınlaşmıştır. Hapishanelerin hijyen ve sağlık koşullarına yönelik olarak da gerekli tedbirler 
alınmıştır. Bu bağlamda yabancı uzmanlara hapishanelerin içinde bulundukları durum ve 
yapılacak ıslahatlarla ilgili raporlar da hazırlatılmıştır. 1858 yılında göreve başlayan Binbaşı 
Gordon, başta İstanbul olmak üzere Osmanlı hapis mekânlarını incelemiş, eldeki mekânların ıslah 
edilebilir olup olmadığını tespit etmeye çalışmış ve bir rapor hazırlamıştır2. Bu bağlamda 
Caning’in de Osmanlı hapishanelerinin durumu ile ilgili hazırlamış olduğu rapor önemlidir. 
Hapishanelerin fiziki durumu, sıhhi yapıları ve ihtiyaçlarına bu raporda ayrıntılı bir şekilde yer 
verilmiştir3. 

XIX. yüzyıl sonlarında Osmanlı hapishanelerinin büyük çoğunluğunda sağlık 
koşullarının kötü durumda olduğu arşiv belgelerinden anlaşılmaktadır. Üç odalı olan Gelibolu 
Hapishanesi’nin zemininde tahta döşemesi olmadığından hapishane içindeki kapı gibi ahşap 
malzemeler çürümeye başlamış, nem ve rutubetten mahkûmlar hastalanmaya başlamıştı. 
Yapılması gereken hapishane zemininin tahta ile kaplanmasıydı. Hapishanenin helâ lağımları, 

 
1 Gültekin Yıldız, Mapusâne Osmanlı Hapishanelerinin Kuruluş Serüveni (1839-1908), Kitabevi Yay., İstanbul, 2012, s. 268-269, 
275. 
2 M. Zeki, Uyanık, “Batı ve Doğu Kültüründe Hapishane”, Mizânü’l Hak, İslami İlimler Dergisi, S. 4, (2017), s. 122. 
3 Yıldız, a.g.e., s. 112, 115-118. 



Selma Turhan Sarıköse-Barış Sarıköse / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 //  
e-ISSN 3061-9777 

 

91 

abdest ve çamaşır suları uzun bir süreden beri hapishanenin bitişiğinde açılmış olan bir çukura 
akıtılmış ve bu çukur yine uzun süredir açılıp temizlenmemiş ve tamir edilmemişti. Nihayetinde 
bu çukur farklı yerlerinden patlayıp hem hapishanenin içine hem de etrafa çok kötü kokular 
saçmaya başlamıştı. Öyle ki hapishanenin içinde kötü kokudan durulamayacak hale gelinmişti. 
Bu durum yalnızca mahkûmların değil tüm yörenin sağlığını olumsuz etkilemekteydi. Yapılması 
gereken koğuş zeminlerinin tahta ile döşenmesi, lağım, suyolları ve kuyunun tamir edilmesiydi. 
Bu olumsuz şartlar, yaz mevsiminde ciddi bir tehlike meydana getirmekteydi4. 

Eski Isparta Hapishanesi’nin sokak tarafındaki duvarının dibinden suyolu geçiyordu. 
Hapishanenin odalarının altından da hamam suları ve lağımları akıyordu. Bundan dolayı 
mahkûmlar daima rutubet içinde bulunuyorlardı. Ayrıca hapishanenin hiçbir tarafı güneş 
görmüyordu. Bu sebeplerden dolayı, mahkûmların pek çoğu hapishaneye girdikten sonra altı ay 
geçmeden hastalanıyor, sağlam olan mahkûmlar beş- altı yıla varmadan vefat ediyorlardı. Eski 
Isparta Hapishanesi’nde 1879 ile 1888 yılları arasında kırk sekiz mahkûm vefat etmişti. Isparta’da 
yeni hapishane inşa edildikten sonra, hükümlü ve tutuklular her gün iki defa koğuştan avluya 
çıkarılarak birer saat teneffüs ettiriliyordu. Ayrıca hasta mahkûmların belediye tabibi tarafından 
muayene ve tedavileri yapılıyordu. Ancak koğuşların içinde kullanılmakta olan suların akacağı 
mecra inşa edilmediğinden sular koğuşların altına akıyordu. Bunun için oda içindeki suyolları ile 
hapishane hamamının tamir edilmesi gerekiyordu5. 

1885 yılında Erzurum Vilayeti’nden Maliye Nezareti’ne gönderilen yazıda merkez 
hapishane hastanesinin rutubetli olması sebebiyle burada bulunan mahkûmlarda hastalıkların 
meydana geleceği endişesinden bahsedilmiş ve hastanenin bir an önce tamir edilmesi istenmiştir6. 
4 Mart 1894’te Sivas’tan Dâhiliye Nezareti’ne çekilen telgrafta hapishanenin çok dar olduğu, 
mahkûmların kalabalık olmasından dolayı hastalıkların çıkacağı, sağlıksız hava koşullarının insan 
sağlığını olumsuz etkileyerek ölüme yol açabileceği ifade edilmiştir7. 

Sinop Hapishanesi’nde bulunan mahkûmların tedavileri için Sinop Belediye ve Frengi 
Hastanesi tabiplerine hapishane tahsisatından 150 kuruştan 300 kuruş maaş verildiği ancak 
tabiplere maaşları dışında herhangi bir ödeme yapılamayacağından ödenen bu maaşın kesilmesi, 
Kastamonu Valiliği’nce ödenen paranın yerine konulması, hapishanedeki hastaların belediye 
tabibi tarafından muayene edilmeleri, hapishaneye ayrı bir tabip görevlendirilmesi 28 Ocak 
1879’da talep edilmiştir. Ayrıca bu döneme kadar Bodrum, Rodos, Ada ve Fizan hapishanelerine 
720 kuruş maaşla bir tabip tayin edildiği tabip olmayan yerlerde belediye tabiplerinin hastaları 
muayene etmesi 21 Nisan 1897’de istenmiştir8. 

Malatya belediye tabibi tarafından 5 Eylül 1899 tarihinde kaleme alınan raporda; Malatya 
merkez hapishanesinin sağlığa elverişli olmadığı, hapishanenin bulunduğu mevkide bir metre 
kadar kazılırsa suyun çıkacağı ifade edilmiştir. Çamaşırhane ve gasilhane de sağlığa uygun 
olmayıp hapishane civarında su cereyan ettiğinde rutubet oluştuğu, bu durumun mahpusların 
sağlıklarını ihlal ederek birtakım bulaşıcı hastalıkların ortaya çıkmasına sebebiyet verdiği 
belirtilmiştir. Binanın altına üç arşın yüksekliğinde bodrum ve menfezler inşa edilmesi, tabanının 
tahta ile döşetilmesi ve havanın sirküle etmesini sağlamak üzere yeteri kadar pencere 
yapılmasının rutubetin izalesi ve havanın temizlenmesi için çok önemli olduğu yapılan 
keşiflerden anlaşılmıştır. Kadın hapishanesi de harabeye yüz tutmuş ve içerisinde kalınmasının 
sakıncalarından dolayı bir süreden beri kadın mahpuslar zabıta dairesinin altında penceresiz 
odalardan birinde hapsedilmekteydiler. Bulundukları odada tuvalet olmadığından mahbuslar gaz 
tenekeleri içine tuvaletlerini yapmak zorunda olduklarından koku ve virüslerden dolayı sağlık 
problemleri yaşayacakları, kadınlara mahsus içinde tuvalet ve yıkanma ihtiyaçlarını 
sağlayabilecekleri bir gasilhanenin de bulunduğu yeni bir binanın hemen yapılmasının gerektiği 

 
4 Kurtuluş Demirkol, “II. Meşrutiyet Döneminde Edirne Vilayeti Hapishaneleri”, (Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Tarih ABD Yayımlanmamış Doktora Tezi), Sakarya, 2012, s. 48-49. 
5 Ali Rıza Gönüllü, “Osmanlı Devleti’nin Son Döneminde Isparta Hapishanesi (1867-1920)”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 
Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S. 29, (2011), s. 385. 
6 Sevda Gündoğdu, “XX. Yüzyıl Başlarında Erzurum Hapishanesi”, (Kütahya Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Kütahya, 2019, s. 64. 
7 Ayşe Gürgenç, “Osmanlı Devleti’nde Hapishane Kurumu Kayseri Hapishanesi Örneği (1861-1919)”, (Erciyes Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Kayseri, 2020, s. 95. 
8 BOA, ŞD., 2682/37. 



Osmanlı Hapishanelerinde Çiçek ve Frengi Hastalıklarına Karşı Alınan Önlemler  
 

92 

ifade edilmiştir9. Söke Hapishanesi’nin harap, ışıktan mahrum ve son derece rutubetli olduğu, 
insanların değil hayvanların bile barınmasına elverişli olmadığı ve mahbusların sürekli 
hastalandığı tespitlerinde bulunulmuştur. Bozdoğan, Milas ve Çeşme kazalarındaki 
hapishanelerin de sağlık koşullarına uygun olmadığı, bu hapishanelerin tamir edilmesi gerektiği 
belirtilmiştir. 1906 yılında mahkûm sayısı oldukça fazla olduğundan, İzmir Hapishanesi’ndeki 
mahkûmlardan bir kısmının kaza hapishanelerine nakledilerek hapishanenin tamiri talep 
edilmekteydi. İzmir Hapishanesi’ndeki mahkûm sayısının aşırı derecede fazla olmasından ve kötü 
sağlık koşullarından dolayı hapishanede her gün dört beş kişinin öldüğü bu nedenle hapishaneye 
üç yüz kişilik birkaç koğuşun daha ilave edilmesi gerektiği ifade edilmiştir10. 

Osmanlı hapishanelerinin ihtiyaç duyduğu ödenek de imkânlar çerçevesinde 
gönderilmiştir. XX. yüzyılın başlarında da hapishanelerin tamir ve bakımları ile ilgili taşradan 
ödenek talepleri gelmeye devam ediyordu. 1908 yılında Nevşehir, Aksaray, Akşehir, Ürgüp, 
Arapsun, Bor, Burdur ve Ereğli hapishanelerinin küçük ve sağlık koşullarının kötü olması 
nedeniyle tamir ve ıslahının yapılması için tahsisat ayrılması talep edilmiştir11. 1911 senesi Ekim 
ayında Dâhiliye Nezareti, Trabzon Vilayeti’ndeki hapishanelerden tamire muhtaç olanların tespit 
edilerek bunların keşiflerinin yapılmasını keşif projelerinin tamamlanarak merkeze 
gönderilmelerini istemiştir.  Rize Hapishanesi’nin harap kısımlarının onarılması ve bulaşıcı 
hastalıkları olan mahkûmlara ayrı bir yer yapılması da talep edilmiş, bulaşıcı hastalıklara 
yakalananların diğer mahkûmlara da hastalığı yaymamaları için ayrı bir yerde tedavi 
edilmelerinin uygun olacağı ifade edilmiştir12. 1913 yılına ait bir teftiş raporunda hapishanelerin 
sağlık koşullarına uygun olmadığı belirtilerek, Akşehir Hapishanesi’nin hiçbir yönden insan 
sağlığına elverişli olmadığı tespitleri yapılmıştır. Ayrıca Konya Vilayeti’ne bağlı Ereğli, 
Koçhisar, Seydişehir, Akseki, Alanya, Elmalı, Tefenni, Uluborlu, Yalvaç, Arapsun, Bor, Ulukışla 
ve Ürgüp hapishanelerinin de bu dönemde çok kötü durumda olduğu görülmektedir13.  

Sinop Hapishanesi’nde bulunan mahkûmların kaldığı hastanenin masrafları ve ilaç temini 
için 1913 yılında ödenek gönderilmiş14, ancak Sinop Hapishanesi’ndeki sağlık koşulları da ülke 
genelindeki hapishanelerden farklı değildi. Mahkûmların hapishane içinde temizlik ihtiyaçlarını 
karşılayacak bir banyo ve hamam olmadığından mahkûmların dışarıda yıkanması Dahiliye 
Nezareti tarafından gündeme getirilmiş ve cinayet suçlularının bu nedenle bile olsa serbest 
bırakılmamaları istenmiştir15. Mülkiye Müfettişi Mustafa Arif Bey yazdığı raporda 1913’te 
hapishanenin havasız ve ışıksız sağlık koşullarına uygun olmayan durumu ve zincire bağlı bir 
mecnun olduğunu bu mahkûmun tımarhaneye sevk edilmesi gerektiğini ifade etmiştir16. 

 I. Dünya Savaşı yıllarında Pollitz’in hazırladığı raporda Alanya Hapishanesi’nin 
rutubetli, sağlık şartlarına uygun olmayan, penceresiz ve güneş görmediğinden sağlık koşullarına 
uygun yeni bir hapishane yaptırılması talep edilmiştir17. Cebel-i Bereket Hapishanesi’nin 1915 
yılı baharında fiziki şartlarında bir değişiklik olmayıp hapishanenin doluluk oranının fazla olması, 
hastalar için ayrı bir tecrit odası olmadığından dolayı salgın hastalıkların yayılma riskinden 
bahsedilmiştir18. Eylül 1918 tarihli bir belgede ise Sivas ve Tokat hapishanelerinin hıfzıssıhhaya 
uygun olmayan bir şekilde mahkûmların bir arada tutuldukları ifade edilmiştir. Erzurum, 

 
9 Danyal Tekdal, “Osmanlı Son Döneminde Bir Sancak Hapishanesinden Yansımalar: Birçok Yönüyle Malatya Merkez Hapishanesi”, 
İçtimaiyat Sosyal Bilimler Dergisi, S. 1, (2022), s. 122. 
10 Ufuk Adak, “XIX. Yüzyılın Sonları ve XX. Yüzyılın Başlarında Aydın Vilayeti’ndeki Hapishaneler”, (Ege Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), İzmir, 2006, s. 48, 54. 
11 Seval Yolaçan, “Nevşehir Hapishanesi (1849-1920)”, (Aksaray Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi), Aksaray, 2019, s. 67. 
12 M. Murat Öntuğ- Banu Yılmaz, “XIX. Yüzyılın Sonları- XX. Yüzyıl Başlarında Rize Hapishanesi’nin Genel Durumu”, Karadeniz 
Araştırmaları, S. 69, (2021), s. 63. 
13 Özlem Akpınar, “Meşrutiyetten Cumhuriyete Konya Hapishaneleri (1876-1922)”, (Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Konya, 2017, s. 29, 30-32, 35-40, 45. 
14 Kemal Daşcıoğlu, “Osmanlı Arşivlerine Göre Sinop Hapishanesi’nin Durumu”, Erdem İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, S. 51, 
(2008), s. 70. 
15 Nazmiye Akbey, “XIX. Yüzyıl Sonları XX. Yüzyılın Başlarında Sinop Hapishanesi”, (Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Manisa, 2015, s. 64. 
16 Daşcıoğlu, “a.g.m.”, s. 71. 
17 Saadet Tekin- Sevilay Özkes, “Cumhuriyet Öncesi Türkiye’de Hapishane Sorunu”, Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, 
S.16, (2008), s. 193-194. 
18 Osman Karlangıç, “Cebel-i Bereket Sancağı Hapishaneleri (1879-1918)”, Tarihin Peşinde Uluslararası Tarih ve Sosyal 
Araştırmalar Dergisi, S. 28, (2022), s. 268. 



Selma Turhan Sarıköse-Barış Sarıköse / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 //  
e-ISSN 3061-9777 

 

93 

Erzincan, Trabzon ve Gümüşhane’den nakil gönderilen tutukluların da gelişiyle sağlık sorunları 
bir kat daha artmıştır19.  

Hapishane-i Umumi tahrirat kaleminden, Hapishaneler İdare-i Umumiyesi Müdürlüğü’ne 
4 Eylül 1920 tarihinde yazılan bir yazıda; kadın hapishanesindeki mahkûmların yemek yedikleri 
kapların temizliğinin de hapishane idaresinin sorumluluğunda olduğu belirtilmiş; bunların 
temizliğine dikkat edilmesi, bu hususta kadın gardiyanlara da tenbihte bulunulması istenmiştir. 
Kadın mahkûmların karavanası için yeni ve temiz kaplar alınarak kalaylatılmıştır20. Rize’de 
kadınlar için ayrı bir hapishane bulunmadığından kadın mahkumlar Hükümet Konağı’nın 
zemininde bulunan rutubetli, karanlık ve sağlık koşullarına uygun olmayan bir oda da 
hapsedilmişti21. 

Vilayet hapishanelerinde hastalanan mahkûmlar belediye hastaneleri ile askeri 
hastanelerde tedavi edilmekteydi. İzmir’de Hristiyan ve Yahudi mahkûmlar bu konuda daha 
şanslıydı çünkü hastalandıklarında yatırılabilecekleri cemaat hastaneleri de bulunmaktaydı22 

XX. yüzyılın başlarında yapılan bir teftiş sonucunda Alanya hapishanesinin son derece 
rutubetli ve sağlık şartlarına uygun olmadığı anlaşılmıştır23. Menemen, Tavas, Sarayköy, Nazilli 
ve Çal kazaları hapishanelerinin de sağlık koşullarına uygun olmadığı, Kuşadası Hapishanesi’nin 
dar ve tamire ihtiyacı olduğu, Bergama Hapishanesi 25 kişilik olmasına rağmen mahkûmların 
sayısının 60-70 kişiyi bulduğu, koku ve kötü sağlık koşullarından bir hastalık baş gösterebileceği, 
hapishaneye ek bir bina inşa edilmesi gerektiği belirtilmiştir24. Kayseri merkez hapishanesi 
kaleden ibaret olduğu için buranın sağlık açısından hiç uygun olmadığı bilinmektedir ve bu durum 
belgelerde de açıkça ifade edilmiştir. 1916 yılında Kayseri’de bulunan kadın hapishanesi ve diğer 
hapishanelerin sağlık açısından uygunsuzluğu Mutasarrıflık tarafından Dahiliye Nezareti’ne 
bildirilmiştir. Bunun üzerine Adliye müfettişliği tarafından inceleme başlatılmıştır. Sağlıksız 
ortamın mahkûmlar üzerindeki olumsuz etkisi anlaşılmış ve hapishanenin tamirinden ziyade yeni 
bir hapishane binasının inşa edilmesinin daha uygun olacağı ifade edilmiştir25. 

Osmanlı Devleti, 1896’da Dâhiliye Nezareti bünyesinde reformları hızlandırmak ve 
modernleşme programlarının ne derecede uygulandığını takip etmek ve teftişler yapmak üzere 
Tesri-i Muamelât ve Islahat Komisyonunu kurmuş, bu komisyon; hapishane, hastane ve kentsel 
alanlardaki sağlık ve hijyen sorunlarını incelemeye ağırlık vermiştir26. 1896’dan itibaren faaliyet 
gösteren bu komisyon özellikle hapishanelerin sağlık ve hijyen koşullarının düzeltilmesi için 
çalışmalar yapmıştır. Komisyon II. Meşrutiyet dönemine kadar faaliyetlerini devam ettirmiştir27. 

Hapishanelere dışardan hastalıkların sirayetini engellemek için karantina koğuşları da 
oluşturmuştur28. Osmanlı Devleti, hapishanelerin sağlık koşullarının gelişmesi için birtakım 
tedbirler alırken aynı zamanda başta kolera, tifo, çiçek, verem ve uyuz gibi bulaşıcı hastalıkların 
hapishanelere sirayetini önlemek için de gerekli sıhhi tedbirleri de almaya çalışmıştır.  Aşağıda 
Osmanlı’nın son dönemlerinde hapishanelerde görülen çiçek ve frengi hastalıklarına karşı alınan 
önlemler Osmanlı arşiv belgeleri çerçevesinde değerlendirilecektir. 

 
1. Çiçek Hastalığına Karşı Alınan Önlemler 
Çiçek hastalığına “poksviradae” grubundan “variola” adında bir virüs sebep olurken, bu 
hastalığın M.Ö. 10.000 yılında Kuzeydoğu Afrika’da tarım toplumlarında görüldüğü 

 
19 Yeliz Kantar, “Mekân, Mahkûm ve Memurlarıyla Sivas Vilayeti Hapishaneleri (1868-1918)”, (Sivas Cumhuriyet Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Doktora Tezi), Sivas, 2012, s. 93. 
20 Ayşe Özdemir Kızılkan, “Osmanlı’da Kadın Hapishaneleri ve Kadın Mahkûmlar (1839-1922)”, (Süleyman Demirel Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Doktora Tezi), Isparta, 2011, s. 99. 
21 Menekşe Yıldız Uslu, “Trabzon Vilayetindeki Hapishanelerde Kadın Suçlular: XIX. Yüzyıl Sonları ve XX. Yüzyılın İlk 
Çeyreğindeki Yaşam ve Sağlık Koşulları”, Türk Dünyası Kadın Araştırmaları Dergisi, S. 3/5, (2024), s. 15. 
22 Adak, “a.g.t.”, s. 53. 
23 Sevcan Öztürk, “XIX. Yüzyıl Osmanlı Ceza Sisteminde Dönüşüm: Zindandan Hapishaneye Geçiş”, (Adnan Menderes Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Aydın, 2014, s. 48. 
24 Adak, “a.g.t.”, s. 56. 
25 Kübra Saykı, “Osmanlı’nın Son Devri’nde Kayseri Merkez ve Kaza Hapishaneleri”, (Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Nevşehir, 2020, s. 67. 
26 Hatice Akın, “Osmanlı Devleti’nde Hapishane Islahatına Dair 1893 Tarihli Bir Nizamname Önerisi”, History Studies, S. 3/3, (2011), 
s. 26. 
27 Halim Demiryürek, Osmanlı Hapishaneleri, (1913-1914), Babıali Kültür Yay., İstanbul, 2019, s. 25. 
28 BOA, DH.MB.HPS.M., 44/96. 



Osmanlı Hapishanelerinde Çiçek ve Frengi Hastalıklarına Karşı Alınan Önlemler  
 

94 

bilinmektedir29. İnsanlara vermiş olduğu dehşetten dolayı tarihte ilk tanınan hastalıklardan biri 
olan çiçek hastalığı, M.Ö.1122’de Çin’de kayıtlara geçmiş30, Kuzey Afrika’dan Hindistan’a ve 
dünyanın diğer coğrafyalarına ticaret ve fetihler aracılığıyla yayılarak, tarihin farklı dönemlerinde 
insanlığı kasıp kavurmuştur. Mısır mumyalarının yüzlerinde bu hastalığa rastlanırken, Hitit 
uygarlığı bu salgın ile yok olmuş. Roma İmparatorluğu da bu hastalıktan etkilenmiştir31. 

Avrupa’da binlerce insanın ölümüne sebep olan çiçek hastalığı Osmanlı’da geliştirilen 
aşı sayesinde can kaybı olmadan atlatılmaktaydı. İngiliz Edward Jenner’in çiçek hastalığının 
yayılması ile ilgili gözlemlerinden yaklaşık 100 yıl önce Osmanlı sarayında çiçek aşısı 
uygulanmaktaydı. Avrupa’da çiçek aşısı ilk kez İstanbul’daki İngiliz elçisi olan Lord 
Montague’nin eşi Lady Mary W. Montagu, tarafından 1718 yılından önce oğluna, 1721’de de 
kızına yaptırmıştır. Bu yöntem daha sonra Avrupa ve Amerika’ya yayılmıştır32. 

Osmanlı belgelerinde “telkih-i cederi” olarak geçen çiçek hastalığı ile mücadelede33 
önemli bir yere sahip olan aşının imâli XIX. yüzyılda daha düzenli hale getirilmiştir. 1890 yılı 
sonlarında Dr. Hüseyin Remzi Bey’e bir “telkihhâne” kurması için görev verilmiştir. Bu kurum, 
daha sonra “Telkihhâne-i Osmanî” adını alarak Temmuz 1892’de çiçek aşısı üretmeye 
başlamıştır34. 1800 yılına kadar ineklerin memelerindeki çiçek kabarcıklarından alınan sıvı ile 
aşılama yapılırken35 bu yüzyılın sonlarında modern aşıların geliştirildiği bilinmektedir.  

Zaman zaman Osmanlı şehirlerinde görülen çiçek hastalığı çeşitli yollarla diğer şehirlere 
de sirayet etmiştir. Muhacirler vasıtasıyla çiçek hastalığı Osmanlı coğrafyasında da yayılmıştır. 
İstanbul’a gelen muhacirler, XX. yüzyıl başlarında çiçek hastalığını beraberlerinde 
getirmişlerdir36. Ancak aşılamalar sayesinde hastalığın ölümcül etkisi ortadan kaldırılmış, 
böylelikle büyük salgınlar ve toplu ölümler engellenmiştir. 

Trabzon Vilayeti Yomra Kazası’ndan olan ve hapishanede çiçek hastalığına yakalanıp 
kefile bağlı olarak tedavi için gönderildiği yerden hapishaneye geri dönmeyip firar eden Ali’nin 
durumu 13 Şubat 1862 tarihli belgede ifade edilmiştir37. Bu kayıttan çiçek hastası mahkûmların 
tedavi edilmeleri için hapishane dışında tecrit edildikleri anlaşılmaktadır.  

Konya Vilayeti’ne yazılan 19 Kasım 1896 tarihli yazıda; alınan tedbirler sayesinde Elmalı 
Kazası Hapishanesi’nde hastalığın ortadan kalktığı, Akseki Kazası’nda memur vasıtasıyla yapılan 
çiçek aşıları ile hastalığın hafiflediği fakat İstanos Nahiyesi’nde hastalığın arttığı, aynı zamanda 
Antalya merkezde 24 kişide hastalık görüldüğü, hastalıktan üç kişinin vefat ettiği belirtilmiştir. 
Hapishanenin sağlık koşulları uygun olmadığından ayrıca eski hapishane de ıslah 
olmayacağından yeni bir hapishane binasının yapılması Konya Sıhiyye Müfettişi tarafından talep 
edilmiştir38. XIX. yüzyıl sonunda Antalya genelinde çiçek hastalığı görülürken kapasitesinin 
üstünde mahkûm barındıran hapishane ortamlarının bir tehdit oluşturduğu, mahkûmlar arasında 
salgın yayıldığı gibi zamanla halka da salgının nüfuz ettiği görülmektedir. Çiçek hastalığının da 
kolera gibi Antalya’nın pek çok yerine yayıldığı 20 Mart 1898 tarihli belgeden anlaşılmaktadır. 
Hastalık, Elmalı Kazası’nda ortadan kalkmış, Akseki Kazası’nda hafiflemiştir. Ancak İstanos 
Nahiyesi’nde şiddetlenen salgın Antalya’da da etkisini göstermiştir. Antalya’da hastalananların 
bu hastalığa hapishanede yakalandıkları ve hastalığa yakalanan 24 kişiden üç kişinin hastanede 
vefat ettiği bildirilmiştir. Bu sebeple hapishanenin hıfzıssıhhaya uygun olmadığı ve yeni bir 
hapishane yapılmasının gerekliliği söylenerek inşa için izin istenmiştir39. 1898 yılında çiçek 
hastalığı da Antalya’nın geneli ile nahiye ve kaza hapishanelerinde etkili olmuş, alınan önlemler 

 
29 Eugene W. Straus- Alex Straus, Tıbbi Mucizeler Tıp Tarihinden Yaşamı Değiştiren 100 Gelişme, (Çev.: Nurcihan Durmuş), 
Domingo Yay., İstanbul, 2009, s. 102-104.  
30 Hikmet Özdemir, Salgın Hastalıklardan Ölümler 1914-1918, TTK, Ankara, 2005, s. 16.  
31 Selma Turhan Sarıköse, XIX. Yüzyılda Çukurova’da Doğal Afetler ve Salgın Hastalıklar, Çizgi Kitabevi, Konya, 2021, s. 65; Straus-
Straus, a.g.e., s. 102-104. 
32 Straus-Straus, a.g.e., s. 77-78, 80. 
33 BOA, DH.MKT., 2579/117. 
34 Mustafa Hacıömeroğlu, “Abdülhamid Döneminde Sağlık Hizmetlerine Bakış”, 1. Uluslararası Türk Tıp Tarihi Kongresi 10. Ulusal 
Türk Tıp Tarihi Kongresi 20-24 Mayıs 2008 Bildiri Kitabı, C. I, (Ed.: Ayşegül Demirhan Erdemir- Öztan Öncel-Yusuf Küçükdağ- 
Berrin Okka- Sezer Erer), Konya, 2008, s. 610. 
35 Straus-Straus, a.g.e., s. 77-78, 80. 331. 
36 Oya Dağlar Macar, Balkan Savaşları’nda Salgın Hastalıklar ve Sağlık Hizmetleri, Lipra Yay., İstanbul, (Ty.), s. 85. 
37 BOA, MVL., 625/24. 
38 BOA, DH.TMIK.S., 17/59. 
39 Yahya Sülek, “19. Yüzyıl Sonu ve 20. Yüzyıl Başlarında Teke Sancağı’nda Hapishaneler”, (Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Antalya, 2019, s. 99. 



Selma Turhan Sarıköse-Barış Sarıköse / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 //  
e-ISSN 3061-9777 

 

95 

ve uygulanan tedavi yöntemleri sonucunda Elmalı’da hastalığın önüne geçilmiş, Akseki’de de 
tedbirler sayesinde hastalık büyük ölçüde ortadan kaldırılmıştır40. 

Polis dairesinden gönderilen bir yazıda; yakalanarak zabıtaya teslim edileceği sırada 
çiçek hastalığına yakalanan ve tedavi süresince İstayon Hanı’nda bir oda kiralanarak burada 
gözetim altına alınan Bulgar Manasi adlı kişiye yapılacak masrafların belediye tahsisatından 
karşılanması 26 Ekim 1898’de talep edilmiştir41.  

Ankara Merkez Hapishanesi’nde bulunan 550 mahkûmun muayene edildiği, 281 kişiye 
aşı memuru tarafından çiçek aşısı yapıldığı, Ankara Valiliği tarafından 6 Nisan 1903’te merkeze 
bildirilmiştir42.  

Priştina Hapishanesi’nde çiçek hastalığı ortaya çıktığından livanın müddei-i umumiliği 
tarafından çiçek hastalığı ile mücadele etmek için talep edilen fenni tedbirleri icra etmek üzere 
dört beş gün zarfında iade edilecek ve Üsküp Belediyesi’nde mevcut olduğu bilinen tebhir 
makinasının ilk vasıta ile gönderilmesinin hastalığın yayılmasını engelleyeceği ifade edilmiştir. 
Bu süreçte iki kişi de hastalık ortaya çıkmış, bir kişi de vefat etmiş olduğundan diğer mahkûmlara 
hastalığın yayılmaması için belediye tabibi tavsiyesiyle hapishane hastanesi kordon altına 
alınmış, dezenfeksiyon için bir pülverizatör talep edilmiş ancak henüz bu makina da gelmemiştir. 
Hastalığın yayılmasının önlenmesi için gerekli tedbirlerin alınmasının önemli olduğu, tedbirler 
alınmazsa hastalığın diğer mahkûmlara geçeceği 3 Mart 1903’te ifade edilmiştir. Bu durum aynı 
zamanda 1 Mart’ta Üsküp Adliye Müfettişliği’ne de bildirilmiştir43. 1901-1904 yılları arasında 
Selanik hapishanesinde de çiçek vakaları görülmüştür44. 1904’te Selanik Hapishanesi’nde çiçek 
hastalığına yakalanmış olan üç hasta mahkûmun diğerlerinden ayrı bir yere yatırılması 
gerektiğinden hapishane hastanesinin birinci kapısına yakın olan odaya yatırıldıkları ve bu suretle 
hastalığın yayılmasının önüne geçildiği ifade edilmiştir45. 

Edirne Hapishanesi’nin 350-400 kişilik bir alt yapısının olduğu ancak şu anda 
hapishanede 847 mahkûm bulunduğu, sıhıyye müfettişi görüşüne göre bazı mahkûmların başka 
yerlere nakledilmesi gerektiği ancak henüz bir şey yapılmadığından hapishanede izdiham 
arttığından aynı zamanda hapishane içinde çiçek hastalığı ortaya çıktığından mahkûmların büyük 
bir tehlike içinde oldukları 8 Şubat 1904’te nezarete bildirilmiştir46. 1908’de İzmir 
Hapishanesi’nde çiçek hastalığına yakalanan bir mahkûm tedavi edilmek için hastaneye sevk 
edilmiş, diğer mahkûmlar da aşılanarak salgının önüne geçilmiştir47.  

Yanya Vilayeti’ne gönderilen 18 Ocak 1910 tarihli yazıda; Yanya Hapishanesi’nde çiçek 
hastalığı ortaya çıktığından sıhhi tedbirlerin hızlı bir şekilde alınması istenmiştir48. 1914 yılında 
Akka Hapishanesi’nde çiçek hastalığı görülmüş, bu hastalıktan ölenler olsa da alınan sıhhi 
tedbirler sayesinde salgın haline gelmeden hastalık bertaraf edilmiştir49. 25 Haziran 1914’te Akka 
Hapishanesi’nde çiçek hastalığı için gerekli tedbirlerin alındığı, hapishanede sekiz kişinin 
hastalığa yakalandığı, iki kişinin de hastalıktan vefat ettiği ancak alınan sıhhi tedbirlerle hastalığın 
etkisinin azaldığı Adliye Nezareti’ne bildirilmiştir50. 

Bursa’da Merkez Tevkifhanesi’nde çiçek hastalığı ortaya çıkınca, Hüdavendigâr Vilayeti 
Sıhiyye Müdürlüğü kararına göre hapishane kordon altına alınmış, hapishanede bir tecrit mahalli 
oluşturulmuş, mahkûmların eşyaları etüvden geçirilmiş, 30-40 kişi kiralanan evlere 
yerleştirilmiştir. Alınan önlemlere rağmen yeniden hastalık ortaya çıktığından hapishanenin 
tekrar kordon altına alınmış olduğu 29 Kasım 1914’te nezarete bildirilmiştir51.  

 
40 Ayşegül Yaşar, “Osmanlı Devleti’nin Son Dönemlerinde Antalya Hapishanesi”, (Kütahya Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Kütahya, 2019, s. 59. 
41 BOA, YB.021., 107/270. 
42 BOA, DH.MKT., 684/74. 
43 BOA, TFR.I.ŞKT., 5/445. 
44 Ayfer Özçelik- Veysel Çolaker, “19. Yüzyıl Sonu ve 20. Yüzyıl Başlarında Selanik Hapishanesi”, Uluslararası Toplumsal Bilimler 
Dergisi, S.6/1, (2022), s. 227. 
45 Kerim Tiryaki, “Son Dönem Osmanlı Hapishanelerinin Sıhhî Islahı; Salgınlar ve Önleme Çabaları”, Tarih ve Günce Atatürk ve 
Türkiye Cumhuriyeti Tarihi Dergisi, S. 8, (2021), s. 447. 
46 BOA, Y.PRK.ASK., 211/73. 
47 Ufuk Adak, “The Politics of Punishment, Urbanization, and Izmir Prison in the Late Ottoman Empire”, (University of Cincinati 
Ph.d), 2015, s. 146. 
48 BOA, DH.MUİ., 55/47. 
49 Demirkol, “a.g.t.”, s. 136. 
50 BOA, DH.MB.HPS., 73/2. 
51 BOA, DH.İD., 165/54. 



Osmanlı Hapishanelerinde Çiçek ve Frengi Hastalıklarına Karşı Alınan Önlemler  
 

96 

Diyarbekir Vilayeti’nden Dahiliye Nezareti’ne gönderilen yazıda 1917 yılının üç aylık 
döneminde merkez hapishanesinde; duhul, vefat, kolera ve çiçek aşısı yapılan mahkûmlarla ilgili 
cetvelin hazırlanılarak gönderildiği ifade edilmiştir. Buna göre hapishane mevcudu 515 kişi olup, 
hapishaneye yeni girenler 327 kişi iken, 60 kişiye çiçek aşısı, 327 kişiye de kolera aşısı yapılmış 
olduğu, bu süreçte çiçek hastalığından dolayı herhangi bir vefat olmadığı 17 Haziran 1917’de 
nezarete bildirilmiştir52.  

Dahiliye Nezareti’ne yazılan 7 Aralık 1918 tarihli yazıda Balıkesir Hapishanesi’nde 
mahkûmlar arasında çiçek ve uyuz hastalığı ortaya çıktığından hastalığın yayılmasını önlemek 
için sıhhi tedbirlerin alınması için gerekli olan ödeneğin gönderilmesi talep edilmiştir53. 

Dahiliye Nezareti’nden Hüdavendigâr Vilayeti’ne yazılan yazıda, Ertuğrul 
Mutasarrıflığı’na bağlı Yenişehir Tevkifhanesi’nde yaklaşık bir ay önce hükümet tabibi 
tarafından yapılan muayenede mahkûmlardan birinin çiçek hastalığına yakalanmış olduğu tespit 
edilmiş, karlı bir havada Ertuğrul Hapishanesi’ne sevk edilen mahkûm iki gün sonra da vefat 
etmiş, aynı zamanda hastalık diğer mahkûmlara da sirayet etmiştir. Ertuğrul Hapishanesi’nde 
hastalıktan iki kişi de vefat etmiş olduğundan gerekli tahkikatın yapılması 15 Mart 1920’de talep 
edilmiştir54. Dahiliye Nezareti’nden Hapishane ve Tevkifhaneler Müdürlüğü’ne gönderilen 
yazıda şehirde çiçek hastalığı arttığından hapishanelerde bulunan mahkûmların hastalığa 
yakalanmaması için bir an önce aşılanmaları için gereğinin yapılması ve durumun İstanbul 
Vilayeti Sıhıyye Müdürlüğü’ne bildirilmesi 29 Mart 1921’de talep edilmiştir55. Hapishane-i 
Umumi’den, Hapishaneler Müdüriyeti’ne iletilen yazıda, hastanede hafif şiddette çiçek salgını 
nedeniyle Hapishane-i Umumi’ye dahil edilecek mahkûmların on gün müddetle karantinaya tabi 
tutulmaları gerektiği ifade edilmiş, daha sonra şehirde yayılmaya başlayan bulaşıcı hastalığın 
hapishaneye sirayetine engellemek için karantinanın zaruri olduğu 6 Haziran 1922 tarihli raporda 
belirtilmiştir56. 
 
2. Frengiye Karşı Alınan Önlemler 
Coğrafi keşiflerden sonra XVI. yüzyılda frengi, vebanın yerini almış ve Avrupalı gezginler 
vasıtasıyla dünyanın çeşitli yerlerine bu hastalık yayılmıştır57. Frengi ilk kez Osmanlı 
topraklarında 1806-1812, 1828-1829 Osmanlı Rus savaşlarından sonra görülmüştür. 1854 Kırım, 
1877-1878 Osmanlı- Rus Savaşı’ndan sonra hastalık daha da yayılmıştır58. Anadolu’da 1829’da 
Rus orduları tarafından frengi pek çok yere bulaştırılmıştır59. Sapancalı H. Hüseyin, Karaman ve 
çevresinde frenginin 93 Harbi’nden sonra yaygınlaştığını belirtmiştir60. Bu bilgilerden de 
anlaşılacağı üzere savaş dönemlerinde hastalık daha çok yayılmıştır. 

Konya Valiliği’ne gönderilen 18 Ekim 1886 tarihli yazıda; Burdur Hapishanesi’nde 
frengi hastaları için ayrı bir odaya ihtiyaç olduğu bu odanın inşa edilmesi için 950 kuruşun 
harcanmasına gerekli iznin verilmesi talep edilmiştir61. Nisan 1889 tarihinde mahkûmların 
muayene edildiği ve muayene neticesinde 20 mahbusun hasta olduğu dile getirilmiştir. Söz 
konusu kişilerin arasında frengi ve dizanteri gibi bulaşıcı hastalık dâhil birçok hastalık çeşidinin 
olduğu ve hasta olan kişilerin ayrı bir koğuşta değil de diğer kişilerle bir arada kaldığı tespit 
edilmiştir. Hastalanan kişilerin büyük oranda bulundukları koğuşların kapasitesinden fazla dolu 
olması, rutubetli ve gayr-i sıhhi bir ortam ile temizliğe riayet edilmemesi gibi mekânsal sebeplerin 
yanı sıra sağlıksız beslenme kaynaklı diğer nedenlerle hastalandıkları, ishal ve halsizlik gibi 
belirtiler gösterdikleri rapor edilmiştir62.  

 
52 BOA, DH. MB.HPS., 159/30. 
53 BOA, DH.MB.HPS.M., 36/34. 
54 BOA, DH.MB.HPS., 82/2. 
55 BOA, DH.MB.HPS., 107/49. 
56 Tiryaki, “a.g.m.”, s. 448. 
57 Dağlar Macar, a.g.e., s. 20. 
58 Mehmet Temel, “Osmanlı Devleti’nin Son Döneminde Fuhuş ve Frengi ile Mücadele”, Türkler, C.14, (Ed.: Hasan Celal Güzel-
Kemal Çiçek-Salim Koca), Yeni Türkiye Yay., Ankara, 2002, s. 171. 
59 Özdemir, a.g.e., s. 45. 
60 Sapancalı H. Hüseyin, Karaman Ahval-i İctimaiyye Coğrafiyye ve Tarihiyyesi, (Yayn.: İbrahim Güler), TTK, Ankara, 1993, s. 75. 
61 BOA, DH.MKT., 1373/125. 
62 Tekdal, “a.g.m.”, s. 119. 



Selma Turhan Sarıköse-Barış Sarıköse / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 //  
e-ISSN 3061-9777 

 

97 

 Anadolu coğrafyasında frenginin hemen hemen her yerde yaygın olduğ bu  bağlamda 
Burdur Hapishanesi’nde de bazı mahbusların frengiye yakalandıkları bilinmektedir63. 

Sinop Frengi Hastanesi Tabibi Ahmed Muhtar hapishanede de görevlendirilmiştir. Ayrıca 
taşra hapishanelerinde belediye doktorlarının da görevlendirilmesi gerektiği 11 Haziran 1893’te 
ifade edilmiştir64. Tutuklu bulunan Alucra Kazası Makta köyünden 40 yaşında Hüseyin b. 
Mehmed tabip tarafından muayene edildiğinde ikinci derece frengi hastası olduğu belediye 
tabibinin raporuyla anlaşıldığı 28 Temmuz 1897 tarihli yazışmadan anlaşılmaktadır65.  

Kastamonu Vilayeti’ne gönderilen yazıda frengi hastalarının tedavisi için Sinop’ta 
Hükümet Konağı altından bir odanın kullanıldığı ancak daha önce inşa edilen bir yer olduğu, 
hastalığa yakalananların ayrı ayrı evlerde tedavi edildiğine yönelik haberlerin geldiği, frengi 
hastalarının tedavileri için yapılanların merkeze en kısa sürede haber verilmesi ve alınan 
tedbirlerin merkeze bildirilmesi gerektiği hatırlatılmıştır66. İzmit Mutasarrıflığı’na 25 Aralık 
1906’da gönderilen yazıda; katl suçundan mahkûm bulunan ve frengiye yakalandığı için tedavi 
altına alınan Hasan Bayraktar oğlu İbrahim’in hastalığı tedavi sonucu atlattığı doktorların 
ifadesinden anlaşıldığından adı geçen mahkûmun hızlı şekilde geri iade edilmesi istenmiştir67. 15 
Mart 1909’da idam cezası mahkûmu olan Ankara Hapishanesi’nde Kalecik Kazası Çandır köyü 
doğumlu Hasan oğlu Sadık frengi hastası ve aynı zamanda beyin hastalığı da olduğu sıhıyye 
heyeti raporundan anlaşıldığından bu rapora göre affedilmesi talep edilmiştir68.  Bu hastalık, 1910 
senesinde Bağdat Vilayeti’nin merkez hapishanesindeki mahkûmlarda 1911 senesinde ise 
Dersaadet’teki mahkûmlar arasında da görülmüştür69. Bağdat Vilayeti Merkez Hapishanesi’nde 
frengi hastalığı görüldüğünden hastalığın diğer mahkumlara sirayet etmesini engellemek için 
hastalara ayrı bir koğuş oluşturulması ve sıhhi tedbirlerin alınarak gereğinin yapılması 25 Nisan 
1910’da istenmiştir70.  

İstanbul’da 3 Nisan 1911’de üç ay hüküm giyen Lefter v. Yorgi frengiye yakalandığından 
Hapishane-i Umumi Hastanesi’nde tedavi edilmesi için gerekli iznin nezaret tarafından verilmesi 
talep edilmiştir71. Katl suçundan 15 sene hapis cezası alan ve Drama Mahkemesi tarafından 
mahkûm edilen Hüseyin b. Hasan’ın belediye tabipleri tarafından muayene edildiği ve üçüncü 
derece frengi hastası olduğu anlaşılmış, Drama’da bu hastalık için hastane olmadığı aynı zamanda 
Selanik Belediye Hastanesi’nde de frengi hastalarının tedavisi için uygun bir yer olmadığından, 
hastalığı mahallinde tedavi edilemediğinden dolayı hızlı bir şekilde İstanbul’a sevk edilerek 
İstanbul’da tedavi edilmesi 18 Ocak 1912’de talep edilmiştir.  Bu talebe 27 Ocak’ta verilen 
cevapta İstanbul’da frengi hastası olan mahkûmlar için ayrı bir hastane olmadığı bu sebeple 
hastanın mahallinde tedavi edilmesinin daha uygun olacağı ifade edilmiştir72.  

Tutuklu olan Aram Papavyan frengi hastalığına yakalandığından tedavi edilmesi için 
İstanbul’daki Hapishane-i Umumi Hastanesi’ne gönderilmesi için izin talep edilmiştir. Adı geçen 
mahkûmun tedavi için hastaneye götürülmesi, sevki ve tedavi sonrasında gerekli tedbirlerin 
alınması 28 Şubat 1913’te istenmiştir73. 5 Mart 1914’te Dahiliye Nezareti’nden Bolu 
Mutasarrıflığı’na gönderilen yazıda; herhangi bir yerde kaydı olmayan ve şurada burada dolaşan 
kadınların sıhhat-ı umumiye için tehlikeli olduklarından müddei-i umumiyeye teslim edilmeleri, 
frengi ve birtakım hastalıklar çıkacağından fuhuş yapan kadınların muayene edilmeleri, bunların 
hükümet konaklarının altında veya uygun yerlerde hapsedilmesi istenmiştir. Kadınlardan bazıları 
Eyub oğlu İsmail’in hanesinde hapsedilmiştir. Hapsedilen kadınların iaşelerinin belediye 
tarafından karşılanması, bu kişiler kadın hapishanesine gönderilinceye kadar gerekli kanuni 

 
63 Mehmet Orçun Karacan, “19. Yüzyılda Anadolu’da Frengi ve Alınan Tedbirler”, Karadeniz Teknik Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 
Dergisi, S. 2, (2022), s. 32. 
64 BOA, DH.MKT., 64/7. 
65 BOA, YPRK.ŞH., 8/10. 
66 BOA, DH.MKT., 1968/98. 
67 BOA, ZB., 436/88. 
68 BOA, DH.MKT., 2769/102. 
69 Abdülkadir Gül, “XIX. yüzyılda Erzincan Kazasında Salgın Hastalıklar (Kolera, Frengi, Çiçek ve Kızamık”, Atatürk Üniversitesi 
Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S. 41, (2009), s. 256. 
70 BOA, DH.MUİ., 89/24. 
71 BOA, DH.MB.HPS., 107/48. 
72 BOA, DH.MB.HPS., 96/11. 
73 BOA, DH.MB.HPS., 135/49. 



Osmanlı Hapishanelerinde Çiçek ve Frengi Hastalıklarına Karşı Alınan Önlemler  
 

98 

işlemlerin yapılması ayrıca kadınların dini ve ahlaki yönden de eğitilerek  bir sanat öğretilmesinin 
önemli olduğu bu sebeple uygun bir ıslahhanenin de tesis edilmesi istenmiştir74.  

Hapishanelerde fuhuştan hükümlü kadınların da olması, cinsel yolla bulaşan bazı bulaşıcı 
hastalıkları hapishane ortamına taşımıştır. Bu hastalıklar arasında, o dönemlerde tedavisi tam 
olarak mümkün olmayan frengi de yer almaktaydı. Bolu’da bir kadın, hastalığı sebebiyle Bolu 
Vilayet Meclisi ve Vilayet Heyet-i Sıhhiyesi’nin aldığı kararla hapishane idaresi tarafından tecrit 
edilmiştir. Hapishanede daha önce iki kadın da hastalıklarından dolayı tecrit edildiği haber 
alınmıştır. Mahkûm kadının bu durumu, Bolu Müdde-i Umumiliği’ni harekete geçirmiş ve mesele 
Adliye Nezareti’ne kadar intikal ettirilmiştir. Haklı bulunan bu şikâyet sonrasında Bolu 
Mutasarrıflığı’na, kadının tecritten çıkarılması ve kendisine ayrı bir oda tahsis edilerek orada 
tedavisinin sağlanması gerektiği, eğer hastalığı çok ciddi derecede ise kadının tedavisi için 
belediye tarafından da karantina işlemlerinin yapılması 28 Mart 1914’te talep edilmiştir75. 
Geyve’de hükümet konağı yakınında bulunan hapishanede 32 kişi bulunduğu, mahkûmlardan 
birinin frengiye bir diğerinin de uyuz hastalığına yakalanmış olduğu ifade edilmiştir76.  

Tevkifhane İnşaat ve Ambar Memuru olan Ahmed Efendi, Cerrahpaşa Hastanesi’nde 
tedavi edildikten sonra frengi hastalığına yakalandığı anlaşılınca hastanede tedavi altına alınması 
gerektiği hastane doktorları tarafından 7 Aralık 1915’te ifade edilmiştir77. Bu kayıttan 
hapishanede görev yapan kişilerin de frengiye yakalandığı, hastalığı hapishaneye taşımamaları 
için gerekli tedbirin alındığı arşiv belgelerinden anlaşılmaktadır. 1 Haziran 1919’da İstanbul’daki 
hapishane ve tevkifhanelerde frengi ve uyuz hastalıkları için gerekli tedbirlerin alınması gerektiği 
mülkiye müfettişi raporuyla Dahiliye Nezareti’ne sunulmuştur78. 

 
Sonuç 
Osmanlı Devleti XIX. yüzyıl sonlarında başkent İstanbul başta olmak üzere taşradaki vilayet, 
sancak ve kaza merkezlerinde Avrupa tarzında modern hapishaneler inşa etmiştir. Aynı zamanda 
bu süreçte kadınlar için de ayrı hapishaneler inşa edilmiştir. Savaş yılları olmasına ve zor 
ekonomik koşullara rağmen Osmanlı Devleti bir yandan eski hapishaneleri ıslah ederken bir 
yandan da modern hapishanelerde mahkûmların sağlıklı koşullarda yaşaması için gerekli 
tedbirleri imkânlar çerçevesinde almaya çalışmıştır. Bu dönemde aynı zamanda hapishane 
hastaneleri de kurulmuştur. Alınan bütün tedbirler ve geliştirilen sağlık koşullarına rağmen XIX. 
yüzyıl sonu ve XX. yüzyıl başlarında Osmanlı hapishanelerinde kolera, çiçek ve frengi 
hastalıkları görülmüştür. Osmanlı’nın son dönemlerinde hapishanelerin büyük çoğunluğunda 
sıhhi koşulların iyi olmadığı Osmanlı arşiv belgelerinden anlaşılmaktadır. 
 Osmanlı Devleti hapishanelerde görülen çiçek ve frengi salgınları için birtakım tedbirler 
almıştır. Bu bağlamda çiçek ve frengi gibi bulaşıcı hastalık görülen hapishaneler hemen kordon 
altına alınmış, hapishanelere doktor ve aşı memuru gibi sağlık görevlileri gönderilmiş, 
hapishanelerde karantina koğuşları oluşturularak bulaşıcı hastalığı olan mahkûmlar tecrit 
edilmiştir. Hapishanelerin sağlık koşullarını geliştirmek amacıyla kanalizasyon ve su alt yapıları 
geliştirilmiş, mahkûmların bu süreçte iyi beslenmeleri için hapishanelerin iaşeleri imkânlar 
çerçevesinde karşılanmış, başta çiçek hastalığı olmak üzere mahkûmlar bulaşıcı hastalıklara karşı 
aşılanmıştır. Devlet aynı zamanda hapishanelerde çiçek ve frengi hastalıkları görüldüğü zaman 
hapishanelerde izdihamı önlemek amacıyla mahkûmların bazılarını diğer hapishanelere 
nakletmiş, hasta mahkûmlar için özel haneler kiralanarak hasta kişilerden hastalıkların diğer 
mahkûmlara sirayet etmesi engellenmiştir. Mahkûmların sağlık giderleri ve salgınlar esnasında 
artan harcamalar için hapishanelere ek ödenekler gönderilmiştir.  

Osmanlı Devleti salgınlar esnasında taşrada yapılan işlemler ve alınan tedbirlerle ilgili 
Adliye ve Dahiliye nezaretlerine düzenli olarak bilgi verilmesini istemiştir. Savaş yılları ve zor 
ekonomik koşullara rağmen Osmanlı Devleti hapishanelerde çıkan çiçek ve frengi gibi salgın 
haline gelebilen bulaşıcı hastalıklarla mücadele etmiştir.  Alınan tedbirler ve yapılan çalışmalar 

 
74 BOA, DH.İD., 65/46. 
75 Özdemir Kızılkan, “a.g.t.”, s. 98-99. 
76 Tiryaki, “a.g.m.”, s. 434. 
77 BOA, DH.MB.HPS., 156/19. 
78 BOA, DH.MBHPS.M., 38/43. 



Selma Turhan Sarıköse-Barış Sarıköse / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 //  
e-ISSN 3061-9777 

 

99 

neticesinde Osmanlı hapishanelerinde kitlesel ölümlerin meydana gelmediği Osmanlı arşiv 
belgelerinden anlaşılmaktadır.  

 
 
 
 

Kaynakça 

Arşiv Belgeleri 

Cumhurbaşkanlığı Arşiv Başkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA) 

DH.İD., 65/46, 165/54. 

DH.MB.HPS., 73/2, 82/2, 96/11, 107/48, 107/49, 135/49, 156/19, 159/30. 

DH.MB.HPS.M., 36/34, 38/43, 44/96. 

DH.MKT., 64/7, 684/74, 1373/125, 1968/98, 2579/117, 2769/102. 

DH.MUİ., 55/47, 89/24. 

DH.TMIK.S., 17/59. 

MVL., 625/24. 

ŞD., 2682/37. 

TFR.I.ŞKT., 5/445. 

YB.021., 107/270. 

YPRK.ASK., 211/73. 

YPRK.ŞH., 8/10. 

ZB., 436/88. 

Telif Eserler 

Adak, Ufuk, “XIX. Yüzyılın Sonları ve XX. Yüzyılın Başlarında Aydın Vilayeti’ndeki 
Hapishaneler”, (Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi), İzmir, 2006. 

Adak, Ufuk, “The Politics of Punishment, Urbanization, and Izmir Prison in the Late Ottoman 
Empire”, (University of Cincinati Ph.d), 2015. 

Akbey, Nazmiye, “XIX. Yüzyıl Sonları XX. Yüzyılın Başlarında Sinop Hapishanesi”, (Celal 
Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 
Manisa, 2015. 

Akın, Hatice, “Osmanlı Devleti’nde Hapishane Islahatına Dair 1893 Tarihli Bir Nizamname 
Önerisi”, History Studies, S. 3/3, (2011), s. 23-36. 

Akpınar, Özlem, “Meşrutiyetten Cumhuriyete Konya Hapishaneleri (1876-1922)”, (Selçuk 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Konya, 
2017. 

Dağlar Macar, Oya, Balkan Savaşları’nda Salgın Hastalıklar ve Sağlık Hizmetleri, Lipra Yay., 
İstanbul, (Ty.). 

Daşcıoğlu, Kemal, “Osmanlı Arşivlerine Göre Sinop Hapishanesi’nin Durumu”, Erdem İnsan ve 
Toplum Bilimleri Dergisi, S. 51, (2008), s. 53-76. 

Demirkol, Kurtuluş, “II. Meşrutiyet Döneminde Edirne Vilayeti Hapishaneleri”, (Sakarya 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Doktora Tezi), Sakarya, 
2012. 



Osmanlı Hapishanelerinde Çiçek ve Frengi Hastalıklarına Karşı Alınan Önlemler  
 

100 

Demiryürek, Halim, Osmanlı Hapishaneleri, (1913-1914), Babıali Kültür Yay., İstanbul, 2019. 

Gönüllü, Ali Rıza, “Osmanlı Devleti’nin Son Döneminde Isparta Hapishanesi (1867-1920)”, 
Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S. 29, (2011), s. 349-392. 

Gül, Abdülkadir, “XIX. yüzyılda Erzincan Kazasında Salgın Hastalıklar (Kolera, Frengi, Çiçek 
ve Kızamık)”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S. 41, (2009), s. 
239-270. 

Gündoğdu, Sevda, “XX. Yüzyıl Başlarında Erzurum Hapishanesi”, (Kütahya Dumlupınar 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 
Kütahya, 2019. 

Gürgenç, Ayşe, “Osmanlı Devleti’nde Hapishane Kurumu Kayseri Hapishanesi Örneği (1861-
1919)”, (Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi), Kayseri, 2020. 

Hacıömeroğlu, Mustafa, “Abdülhamid Döneminde Sağlık Hizmetlerine Bakış”, 1. Uluslararası 
Türk Tıp Tarihi Kongresi 10. Ulusal Türk Tıp Tarihi Kongresi 20-24 Mayıs 2008 Bildiri Kitabı, 
C. I, (Ed.: Ayşegül Demirhan Erdemir- Öztan Öncel-Yusuf Küçükdağ- Berrin Okka- Sezer Erer), 
Konya, 2008, s.101- 124. 

Kantar, Yeliz, “Mekân, Mahkûm ve Memurlarıyla Sivas Vilayeti Hapishaneleri (1868-1918)”, 
Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Doktora 
Tezi), Sivas, 2012. 

Karacan, Mehmet Orçun, “19. Yüzyılda Anadolu’da Frengi ve Alınan Tedbirler”, Karadeniz 
Teknik Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, S. 2, (2022), s. 29-51. 

Karlangıç, Osman, “Cebel-i Bereket Sancağı Hapishaneleri (1879-1918)”, Tarihin Peşinde 
Uluslararası Tarih ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, S. 28, (2022, s. 256-280. 

Öntuğ, M. Murat- Banu Yılmaz, “XIX. Yüzyılın Sonları- XX. Yüzyıl Başlarında Rize 
Hapishanesi’nin Genel Durumu”, Karadeniz Araştırmaları, S. 69, (2021), s. 57-69. 

Özçelik, Ayfer- Veysel Çolaker, “19. Yüzyıl Sonu ve 20. Yüzyıl Başlarında Selanik 
Hapishanesi”, Uluslararası Toplumsal Bilimler Dergisi, S.6/1, (2022), s. 203-238. 

Özdemir, Hikmet, Salgın Hastalıklardan Ölümler 1914-1918, TTK, Ankara, 2005. 

Özdemir Kızılkan, Ayşe, “Osmanlı’da Kadın Hapishaneleri ve Kadın Mahkûmlar (1839-1922)”, 
(Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Doktora Tezi), 
Isparta, 2011. 

Öztürk, Sevcan, “XIX. Yüzyıl Osmanlı Ceza Sisteminde Dönüşüm: Zindandan Hapishaneye 
Geçiş”, (Adnan Menderes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi), Aydın, 2014. 

Sapancalı H. Hüseyin, Karaman Ahval-i İctimaiyye Coğrafiyye ve Tarihiyyesi, (Yayn.: İbrahim 
Güler), TTK, Ankara, 1993. 

Saykı, Kübra, “Osmanlı’nın Son Devri’nde Kayseri Merkez ve Kaza Hapishaneleri”, (Nevşehir 
Hacı Bektaş Veli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi), Nevşehir, 2020. 

Straus, Eugene W.- Alex Straus, Tıbbi Mucizeler Tıp Tarihinden Yaşamı Değiştiren 100 Gelişme, 
(Çev.: Nurcihan Durmuş), Domingo Yay., İstanbul, 2009. 

Sülek, Yahya, “19. Yüzyıl Sonu ve 20. Yüzyıl Başlarında Teke Sancağı’nda Hapishaneler”, 
(Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans 
Tezi), Antalya, 2019. 



Selma Turhan Sarıköse-Barış Sarıköse / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 //  
e-ISSN 3061-9777 

 

101 

Tekdal, Danyal, “Osmanlı Son Döneminde Bir Sancak Hapishanesinden Yansımalar: Birçok 
Yönüyle Malatya Merkez Hapishanesi”, İçtimaiyat Sosyal Bilimler Dergisi, S. 1, (2022), s. 155-
151. 

Tekin, Saadet- Sevilay Özkes, “Cumhuriyet Öncesi Türkiye’de Hapishane Sorunu”, Çağdaş 
Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, S.16, (2008), s. 187-201. 

Temel, Mehmet, “Osmanlı Devleti’nin Son Döneminde Fuhuş ve Frengi ile Mücadele”, Türkler, 
C.14, (Ed.: Hasan Celal Güzel-Kemal Çiçek-Salim Koca), Yeni Türkiye Yay., Ankara, 2002, s. 
169-172.  

Tiryaki, Kerim, “Son Dönem Osmanlı Hapishanelerinin Sıhhî Islahı; Salgınlar ve Önleme 
Çabaları”, Tarih ve Günce Atatürk ve Türkiye Cumhuriyeti Tarihi Dergisi, S. 8, (2021), s. 429-
458. 

Turhan Sarıköse, Selma, XIX. Yüzyılda Çukurova’da Doğal Afetler ve Salgın Hastalıklar, Çizgi 
Kitabevi, Konya, 2021. 

Uyanık, M. Zeki, “Batı ve Doğu Kültüründe Hapishane”, Mizânü’l Hak, İslami İlimler Dergisi, 
S. 4, (2017), s. 87-131. 

Yaşar, Ayşegül, “Osmanlı Devleti’nin Son Dönemlerinde Antalya Hapishanesi”, (Kütahya 
Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans 
Tezi), Kütahya, 2019. 

Yıldız, Gültekin, Mapusâne Osmanlı Hapishanelerinin Kuruluş Serüveni (1839-1908), Kitabevi 
Yay., İstanbul, 2012. 

Yıldız Uslu, Menekşe, “Trabzon Vilayetindeki Hapishanelerde Kadın Suçlular: XIX. Yüzyıl 
Sonları ve XX. Yüzyılın İlk Çeyreğindeki Yaşam ve Sağlık Koşulları”, Türk Dünyası Kadın 
Araştırmaları Dergisi, S. 3/5, (2024), s. 1-30. 

Yolaçan, Seval, “Nevşehir Hapishanesi (1849-1920)”, (Aksaray Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Tarih ABD Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Aksaray, 2019. 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Osmanlı Hapishanelerinde Çiçek ve Frengi Hastalıklarına Karşı Alınan Önlemler  
 

102 

 
Extended Abstract 
One of the most significant epidemics threatening humanity throughout history has been 
smallpox. This disease has claimed the lives of thousands of people and brought about the demise 
of numerous civilisations. It is known that vaccination, introduced during the Tulip Era in the 
Ottoman period, helped prevent this disease. Despite vaccination, the disease occasionally 
resurfaced in Ottoman cities.  

Towards the end of the 19th century, the Ottoman Empire sought to ensure prisoners lived 
in healthier conditions by constructing modern prisons. Archival documents reveal that certain 
infectious diseases emerged in prisons due to the health measures taken and the recent increase 
in the prison population. 
 When smallpox broke out, the Ottoman Empire placed prisons under quarantine, 
established isolation wards within prisons, periodically examined prisoners, and vaccinated them 
to prevent the spread of the disease. At the same time, the Ottoman Empire assigned doctors to 
prisons and also sent additional funds to cover healthcare expenses. 
 Another disease prevalent in Ottoman prisons at the end of the 19th century and the 
beginning of the 20th century was syphilis. This sexually transmitted disease entered Ottoman 
territories after the wars with Russia and remained prevalent in Anatolia until the early years of 
the Republic in the early 20th century. The Ottoman State established special syphilis hospitals 
for syphilis patients and also took the necessary measures to prevent the spread of the disease in 
places where people lived in close quarters, such as prisons. 
 Prisoners who contracted syphilis were treated in hospitals, and the Ottoman Empire 
covered the cost of medication and hospital expenses. Efforts were made to take the necessary 
measures to improve health conditions in prisons. However, the conditions of war and the difficult 
economic circumstances faced by the Ottoman Empire at the end of the 19th century and the 
beginning of the 20th century prevented the Ottoman Empire from making the necessary reforms 
in prisons. At the beginning of the 20th century, the health conditions in many hospitals across 
the Ottoman Empire were poor. In order to eliminate these poor conditions, the Ottoman Empire 
repaired old prison buildings while also constructing new prison buildings that met European 
standards. Hospitals were established in prisons for the treatment of prisoners, and the necessary 
doctors, pharmacists, and other health professionals were employed there. 

Archival documents reveal that, despite the conditions of war and difficult economic 
circumstances during the final period of the Ottoman Empire, efforts were made to improve health 
conditions in prisons. Thanks to the measures taken by the Ottoman Empire, there were no mass 
deaths from diseases such as cholera, syphilis, and smallpox in prisons. 

The Ottoman Empire attempted to modernise its prisons in the 19th century within the 
limits of its economic capabilities, but during the difficult years of war, the needs of the prisons 
could not be met in a timely manner. Prisons built during the Ottoman period continued to serve 
for many years during the Republican era. Despite all the difficulties, the Ottoman Empire did its 
utmost to improve health conditions in prisons. 



 
İTTİHATÇI-İTİLAFÇI KUTUPLAŞMASINA KARŞI BİR UZLAŞI DENEMESİ: 

“MİRALAY SADIK BEY ve YENİ ÇIKAN FIRKA MÜNASEBETLERİYLE ŞANLI 
TÜRKLER, KAHRAMAN OSMANLILAR” ESERİ ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME 

AN ATTEMPT AT RECONCILIATION AGAINST THE UNIONIST-LIBERAL 
ENTENTE POLARIZATION: AN EVALUATION OF THE WORK “GLORIOUS 

TURKS, HEROIC OTTOMANS ON THE OCCASION OF MIRALAY SADIK BEY 
AND THE NEW PARTY” 

 

Umut DEPE∗ 

 

Öz 

II. Meşrutiyet’in ilanı sonrasında yaşanan siyasi gelişmeler, Osmanlı toplumunun tüm 
katmanlarını etkileyen köklü dönüşümlere yol açmıştır. Kanun-i Esasi’nin tekrardan yürürlüğe 
girmesi, Meclis-i Mebusan’ın yeniden açılması ve basına uygulanan sansürün kaldırılması, 
anayasal düzene geçişin önemli göstergeleri olmuştur. Ancak bu dönüşüm sürecinde en dikkat 
çekici gelişme, Osmanlı tarihinde ilk defa çok partili siyasi hayatın başlamasıdır. Bu yeni siyasi 
ortamda iktidarda bulunan İttihat ve Terakki Cemiyeti ile ona karşı konumlanan farklı eğilimdeki 
muhalif grupların bir araya gelerek oluşturduğu Hürriyet ve İtilaf Fırkası arasında belirgin bir 
kutuplaşma ortaya çıkmıştır.  

Bu çalışmada incelenen ve 1913 yılında İstanbul’da Yeni Osmanlı Matbaası’nda 
yayımlanan eser, bugün İstanbul Büyükşehir Belediyesi (İBB) Atatürk Kitaplığı koleksiyonunda 
yer almaktadır. Safaeddin Kâmil Bey tarafından kaleme alınan bu eser, söz konusu kutuplaşmanın 
doğurabileceği tehlikelere dikkat çekerek, ortak tarihî değerler ve Meşrutiyet kahramanlarından 
biri olan Miralay Sadık Bey şahsında bir uzlaşı zemini oluşturma arayışını yansıtmaktadır. Bu 
çalışmada eserin Latin harflerine aktarımı yapılmış, içeriği analiz edilerek tarihsel bağlamı içinde 
değerlendirilmiştir. İncelenen eser, daha önce Latin harflerine aktarılmamış nadir bir kaynak 
niteliğindedir. Bu yönüyle ilk kez sistematik bir şekilde günümüz araştırmacılarının erişimine 
sunulmaktadır. Dolayısıyla bu çalışmanın, yalnızca içerik analiziyle değil, aynı zamanda söz 
konusu eserin literatüre kazandırılması yönüyle de alana özgün bir katkı sağlaması 
hedeflenmektedir. 

Anahtar Kelimeler: II. Meşrutiyet, İttihat ve Terakki, Hürriyet ve İtilaf, Safaeddin 
Kâmil Bey, Miralay Sadık Bey. 

 

Abstract 

The political developments following the declaration of the Second Constitutional Era led to 
radical transformations affecting all segments of Ottoman society. The reinstatement of the 
Constitution, the reopening of the Chamber of Deputies, and the abolition of press censorship 
were important indicators of the transition to a constitutional order. However, the most striking 
development in this transformation process was the emergence of multi-party politics for the first 
time in Ottoman history. In this new political environment, a distinct polarization emerged 
between the ruling Committee of Union and Progress and the Freedom and Accord Party, formed 
by opposition groups of varying orientations. 

The work examined in this study, published in 1913 at the Yeni Osmanlı Printing House 
in Istanbul, is currently in the collection of the Istanbul Metropolitan Municipality (IMM) Atatürk 
Library. This work, written by Safaeddin Kamil Bey, highlights the potential dangers of this 

 
Bu makale 11.09.2025 tarihinde dergimize gönderilmiş; 15.09.2025 tarihinde hakemlere gönderilme işlemi gerçekleştirilmiş; 
10.12.2025 tarihinde hakem raporlarının değerlendirilmesi sonucu yayın listesine dâhil edilmiştir.  
Makaleye atıf şekli; Umut Depe, “İttihatçı-İtilafçı Kutuplaşmasına Karşı Bir Uzlaşı Denemesi: ‘Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan 
Fırka Münasebetleriyle Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar’ Eseri Üzerine Bir Değerlendirme”, Müellif Uluslararası Sosyal ve 
Beşeri Bilimler Dergisi, S. 4, (2025), s. 103-116.  
∗ Çevre ve Şehircilik Bakanlığı, E-mail: umutdepe@hotmail.com, ORCID: 0009-0008-6266-1863.  

mailto:umutdepe@hotmail.com


İttihatçı-İtilafçı Kutuplaşmasına Karşı Bir Uzlaşı Denemesi: ‘Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka 
Münasebetleriyle Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar’ Eseri Üzerine Bir Değerlendirme  

 

104 

polarization and reflects the search for common historical values and a consensus in the person 
of one of the heroes of the Constitutional Era, Miralay Sadık Bey. This study transcribes the work 
into Latin letters, analyzes its content, and evaluates it within its historical context. The work 
under review is a rare source not previously transcribed into Latin letters. In this respect, it is 
being systematically made available to contemporary researchers for the first time. Therefore, this 
study aims to make an original contribution to the field not only through its content analysis but 
also by contributing this work to the literature. 

Key Words: II. Constitution, Committee of Union and Progress, Freedom and Accord 
Party, Safaeddin Kâmil Bey, Miralay Sadık Bey. 

 

Giriş 

Osmanlı Devleti’nde 1876 yılında Kanun-i Esasi’nin yürürlüğe girmesi, ülke topraklarında, 
iktidarın anayasa ile sınırlandırılmış bir yönetim düzeni anlamına gelen Meşrutiyet kavramını 
ortaya çıkarmıştır. Bu dönemde ortaya çıkan en önemli kurum Meclis-i Umumi ise 1877’de 
toplanmış ve Padişah tarafından tatil edileceği 1878 yılına kadar faaliyetlerini sürdürmüştür1. 

II. Meşrutiyet’ten önce ise Osmanlı Devleti ağırlıklı olarak Padişah’ın geniş yetkilere 
sahip olduğu, asker ve sivillerden oluşan bir bürokrasiye dayanarak yönetiliyordu. Dolayısıyla 
siyasi mekanizma sadece padişah ve onun yetkilendirdiği yüksek dereceli devlet memurları eliyle, 
halk tabanından uzak daha çok devlet erkânı içinde yürütülüyordu2. 1908 yılında ilan edilen II. 
Meşrutiyet ile tekrar yürürlüğe konulan anayasal monarşi, bu geleneksel yönetim anlayışına ciddi 
bir dönüşüm geçirerek, siyasal hayatın daha kurumsal ve katılımcı bir çerçevede yeniden 
şekillenmesine zemin hazırlamıştır. 

Meşrutiyet’in yeniden ilanının ardından -kendisini meşrutiyet davasının sahibi 
görmesinin de etkisiyle- siyaset sahnesinde, hâkim siyasi grup olarak İttihat ve Terakki Cemiyeti 
bulunmaktaydı. Cemiyet içinde ve dışında muhalif oluşumlar ortaya çıksa da 1911 yılının sonuna 
kadar egemenliği ciddi bir sarsıntıya uğramadı. 31 Mart Ayaklanması’nın ardından ilan edilen 
sıkıyönetimin de etkisiyle İttihat ve Terakki’ye karşı duyulan hoşnutsuzluk, artık kendilerini bir 
daha İttihatçı olarak adlandırmayacak büyük bir grubun ayrılığıyla son buldu3. 

Cemiyet karşısında yer alan muhalefet, çeşitli partilerin ve partisiz mebusların katılımıyla 
21 Kasım 1911 tarihinde Hürriyet ve İtilaf Fırkası çatısı altında birleşerek, II. Meşrutiyet 
Dönemi’nde muhalefetin en kapsamlı ve etkili siyasi örgütlenmesi olarak ortaya çıkmıştır. Bu 
oluşum Tunaya’nın deyimiyle “İttihat ve Terakki karşısındaki bütün muhalefet ırmaklarının 
döküldüğü bir göl” olmuştur. Bunun yanında bu partinin teşkilatlanmasını İttihat ve Terakki 
modelini örnek alarak oluşturması meclis, ordu ve halk içinde güçlenmesinde de etkili olmuştu4. 

Hürriyet ve İtilaf Fırkası kuruluşundan yaklaşık bir ay sonra katıldığı İstanbul ara 
seçimini kazanarak, hem kamuoyuna hem de İttihat ve Terakki’ye karşı gücünü ispat etmiştir. 
Yaşanan bu mağlubiyet Cemiyet’e kan kaybettirmiş ve muhalefete karşı çözüm bulmak için 
çalışmalara başlamalarına yol açmıştır5. Kaybedilen seçime rağmen İttihatçılar, rakibini 
küçümsemiş bu muhalif fırkayı millî çıkarlara aykırı, Meşrutiyet’e karşı hukuksuz ve gayrimeşru 
bir oluşum olarak görmüşlerdir. Cemiyet kadroları, yeni fırka mensuplarını ve faaliyetlerini 
kolluk kuvvetleri tarafından sıkı bir denetimle takip ettirmekle kalmamış, fırkayı tamamen 
ortadan kaldırmak için büyük gayret sarf etmişlerdir. Bu durum siyasi potansiyeli İttihatçı ve 

 
1 Celalettin Vatandaş, “Türkiye’nin Batılılaşma Süreci ve II. Meşrutiyet’i Hazırlayan Şartlar”, Yüzüncü Yılında II. Meşrutiyet, (ed. 
Asım Öz), Pınar Yay., İstanbul, 2008, s. 48. 
2 Aykut Kansu, İttihatçıların Rejim ve İktidar Mücadelesi 1908-1913, İletişim Yay, İstanbul, 2016, s. 3. 
3 Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, Arkadaş Yay., Ankara, 2015, s. 219. 
4 Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler Cilt I İkinci Meşrutiyet Dönemi 1908-1918, Hürriyet Vakfı Yay. , İstanbul, 1988, s. 
264. 
5 Ahmet Ali Gazel, “II. Meşrutiyet Dönemi’nde İttihatçılarla Muhaliflerin Uzlaşma Çabaları 1908-1912”, Yüzüncü Yılında II. 
Meşrutiyet, (ed. Asım Öz), Pınar Yay. , İstanbul 2008, s. 218.  



Umut Depe / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

105 

İtilafçı olarak ikiye bölerek, siyasi çatışma ve huzursuzluğu mahalle kahvehanelerine kadar 
taşımıştır6. 

Bu çalışmada, İttihat ve Terakki Cemiyeti ile Hürriyet ve İtilaf Fırkası’nın siyaseten bir 
çatışma içerisinde bulunduğu dönemlerde, her iki oluşumu da uzlaştırmak maksadıyla Safaeddin 
Kâmil Bey tarafından yazılan “Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka Münasebetleriyle Şanlı 
Türkler, Kahraman Osmanlılar” isimli kitap ele alınmıştır. Makalede, eserin Latin harflerine 
aktarımı verilmiş ve eserin içeriğiyle ilgili inceleme yapılarak birtakım değerlendirmelerde 
bulunulmuştur. 

Eser İçeriğinin Değerlendirilmesi 

“Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka Münasebetleriyle Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar” 
isimli kitap7, İBB Atatürk Kitaplığı, Nadir Eserler Bölümünde, Siyasi partiler-Osmanlı-Program 
ve tüzükler konuları altında tasnif edilmiştir. M. 1913/H. 1329 yılında Safaeddin Kâmil8 
tarafından yazılan ve İstanbul’da Yeni Osmanlı Matbaası’nda basılan eser 16 sayfadır.  

Kitabın isminde belirtilen “yeni çıkan fırka”, 21 Kasım 1911 tarihinde Damat Ferit Paşa, 
Rıza Nur ve Miralay Sadık Bey gibi isimler tarafından kurulan Hürriyet ve İtilaf Fırkası’dır. Bu 
fırka Meclis içinde ve dışında yer alan İttihat ve Terakki Cemiyeti muhaliflerinin katılımıyla 
vücuda getirilmiştir9. Miralay Sadık Bey ise II. Meşrutiyet’in ilanı sürecinde Cemiyet’in Manastır 
merkezinin başkanlık görevini yürütmüş ve Meşrutiyet’in yeniden ilanında önemli hizmetleri 
bulunmuş asker kökenli bir siyasetçidir. Sadık Bey, Meşrutiyet’in ardından bilhassa Talat Bey 
olmak üzere Cemiyet’in Selanik kadrosunu Masonluk hizmetine girmekle suçlamıştır. Ardından 
Cemiyet içinde “Hizb-i Cedit”, adı verilen muhalif oluşumun askeri kanadını yönetmiş, başarısız 
olan bu girişiminin ardından Cemiyet’ten ihraç edilmiştir. Daha sonra askerlikten istifa ederek, 
Hürriyet ve İtilaf Fırkası çatısı altında muhalif çalışmalarına devam etmiştir10. 

Eser her ne kadar 1913 yılında yayımlanmış olsa da söz konusu İttihatçı-İtilafçı 
çekişmesi, 21 Kasım 1911’de yeni fırkanın kurulup hızla teşkilatlanması ile başlamış 11 Aralık 
1911’de İstanbul ara seçimlerini İtilaf Fırkası’nın bir oy farkla kazanmasıyla hızlanmıştır. 1912 
yılı ise yurt çapında gerçekleşen ve “Sopalı Seçimler” olarak adlandırılan 1912 seçimlerinden 
dolayı en hararetli ve yoğun çekişmelerin yaşandığı yıl olmuştur. 1913 yılının ocak ayında İttihat 
ve Terakki Cemiyeti’nin gerçekleştirdiği Bâb-ı Âli Hadisesi sonucunda İtilafçıların siyaset 
arenasından çekildikleri bilinmektedir. Tüm bu hadiseler hesaba katıldığında eser 1913 yılının 
siyasi havasını yansıtmamakla beraber 1911 sonunda Hürriyet ve İtilaf Fırkası’nın kuruluşunun 
ardından yazılmış olması daha olasıdır.  

Kitabın iç kapağında, eser adı, yazarı, basım yeri, yayınevinin adı ve adresinin bulunduğu 
bilgiler ile basım tarihi şu şekilde yer almıştır: Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka 
Münasebetiyle Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar/ Musavviri: Safaeddin Kâmil/ İstanbul/ Yeni 
Osmanlı Matbaası Bâb-ı âli Caddesinde Numarası 79/ 1329. 

Kitap iki kısımdan oluşmuş olup.  Birinci bölüm, “Türkiye ve Türkler” şeklinde 
başlıklandırılmıştır. “Türk milletinin görkem ve kuvvetle Osmanlı Devleti’ni kurdukları, tarihin 
ilk şanlı sayfasının nasıl yazıldığını tetkik edelim.” Cümlesiyle başlayan bölümde Ertuğrul Bey 
ve müfrezesinin Altın Dağı11(Altay Dağları) mıntıkasından, Türk neslini yaymak için Anadolu’ya 
doğru yola çıkışı destansı bir şekilde hikâyeleştirerek anlatmaktadır. Bölümde bahsedilen Oğuz 

 
6 Ali Birinci, Hürriyet ve İtilaf Fırkası II. Meşrutiyet Devrinde İttihat ve Terakki’ye Karşı Çıkanlar, Dergâh Yay. , İstanbul, 2012, s. 
107-109. 
7 Eser adı ilgili kütüphanenin veri tabanında bu şekilde isimlendirilmiş olup, eserin iç kapağında yer alan orijinal adı tam olarak 
“Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka Münasebetiyle Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar” olarak okunmaktadır. 
8 Yapılan araştırmalar neticesinde yazarın hayatı ve eserleri hakkında herhangi bir bilgiye rastlanmamıştır. İBB Atatürk Kitaplığı, 
Nadir Eserler Bölümü’nde“Safaeddin Kâmil ve eserleri hakkında biyografik fiş” isimli bir varakaya tesadüf edilse de kütüphane ile 
iletişime geçilerek temin edilen varakada yazarın hayatına dair bir bilginin olmadığı görülmüştür. İlgili varaka ek kısmında 
sunulmuştur. 
9 Tunaya, a.g.e. , s. 264-265. 
10 Ahmet Ali Gazel, “Miralay Sadık Bey (1860-1941)”, Atatürk Ansiklopedisi. 
11 Altın Dağı: Altay Dağları’nın diğer adıdır. İslâm öncesi Türk geleneklerindeki inanç ve anlayışlarda yer almakta, ayrıca Altay 
Yaratılış Destanı içinde geçmektedir. Çeşitli mitolojik anlam ve inanışlar içeren bu dağ hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Bahattin 
Ögel, Türk Mitolojisi, C. II, TTK, Ankara, 1995, s. 432-433. 



İttihatçı-İtilafçı Kutuplaşmasına Karşı Bir Uzlaşı Denemesi: ‘Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka 
Münasebetleriyle Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar’ Eseri Üzerine Bir Değerlendirme  

 

106 

Ağam Bey Sultan, Ayşe Ağam Sultan, Kaçhan Müfrezesi, Taçhan Kabilesi gibi isim ve kavramlar 
tarihi bilgiler olmayıp, bu isim ve kavramlara Türk Mitolojisi ile ilgili kitap, sözlük, masal gibi 
eserlerde rastlayamadığımızı da belirtmeliyiz. 

Yazar, bölümün devamında Ertuğrul Bey ve yanındakilerin Anadolu’ya mukaddes ve 
meşru bir emel için geldiklerini ve tek niyetlerinin vatanlarını ve bayraklarını muhafaza ile adaleti 
idame ettirmek olduğunu ve bu amaçla Osmanlı Devleti’ni kurduklarını söyler. Fakat zamanla 
adalet ve ihtişamının bozulduğunu “zaman geldi ki bir lala bu memlekette altı yüz kuruşa kadar 
satıldı… O eski büyüklükler unutuldu” cümlesiyle açıklar. Halk içinde de bölünmeler ve 
çekişmeler ortaya çıktığından bahsedilen eserde, Osmanlı milletini oluşturan unsurların 
birbirlerine âdeta düşman kesildiğini, geçmişteki sevgi ve muhabbetlerin unutulduğunu söyler. 
Durumun ülke dışındakiler tarafından da fark edildiğini ve “Türkler mi? Türkiye mi? Hangisi 
önce ölecek?” diye sorduklarını belirtir. 

Birinci bölümdeki amacın, Anadolu topraklarına ayak basıldığı anlarda ve Osmanlı 
Devleti’nin kurulduğu günlerdeki ortak kökenlerin ve ortak amaçların hatırlatılmak istendiğini 
anlamaktayız. Devamında ise devletin ve toplumun kuruluş ayarlarının bozulduğunu ve dış 
kuvvetler tarafından memleketin refaha çıkamayacağının öngörüldüğü söylenirken, içinde 
bulunulan durumun çaresizlik derecesine kadar vardığı belirtilmek istenmektedir. 

“Kahraman Osmanlılar” başlığıyla sunulan ikinci ve son bölüm ise II. Meşrutiyet’in ilanı 
öncesinden başlamaktadır. Bu bölümde Makedonya bölgesinde İttihat ve Terakki Cemiyeti 
tarafından yürütülen Meşrutiyet’in tekrar ilanına giden süreçte en önemli dönüm noktası sayılan 
Reval Görüşmeleri’ne12 atıfta bulunulmuştur. “Reval namındaki küçük kasabada bu muhteşem 
hükümetin taş kabri hazırlanıyordu… Ülke o haliyle kefeni yeni sarılmış bir ölü halini 
andırmaktaydı” cümlesiyle içinde bulunulan durumun çaresizliğine dair vurgu yapılmıştır. Bu 
umarsızlık ve karamsarlık içinde kurtarıcı olarak sahneye Kaymakam Sadık Bey’in13 çıktığını 
arkadaşlarıyla beraber hürriyet yemini ederek memleketi, dini, devleti ve adaleti yeniden ortaya 
çıkardıkları yazılmıştır. Ayrıca Sadık Bey’e çeşitli övgülerde bulunulmuştur. Buradaki amacın 
Miralay Sadık Bey’in Meşrutiyet’in ilanındaki rolüne vurgu yaparak kahramanlıklarını öne 
çıkarmak olduğu açıkça görülmektedir. Meşrutiyet’in ilanı ile ilgili İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne 
de övgülerde bulunulmuş, Cemiyetin rolü “Bütün vatanseverlerin övgüye değer yüce 
gönüllülükleri sayesinde memlekete benliğini bildirdi.” cümlesiyle net bir şekilde vurgulanmıştır. 
Bunun yanında İttihat ve Terakki mensubu Meşrutiyet kahramanlarından Talat Bey, Eyüp Sabri, 
Ömer Naci, Enver Bey ve Niyazi Bey’in de isimleri anılmıştır. 

Eserin devamında Meşrutiyet’in ilanının ardından Miralay Sadık Bey’in Cemiyet ile olan 
anlaşmazlıklarına da vurgu yapılmıştır. Bu anlaşmazlığın görünür kısmının ise Cemiyet’e daha 
evvel hiç hizmet etmemiş isimlerin ithal edildiği ve Sadık Bey’in bu isimlerin memlekete hizmet 
edemeyecekleri hükmüne kapıldığı belirtilmiştir14. Yazar, bu anlaşmazlıklar içinde hırs ve 
şahsiyet meseleleri olduğunu da göz ardı etmemektedir. Eser tüm bu gelişmeleri ve önceki 
sayfalarda bahsettiği tarihî süreçleri “Bugün millet yeni bir fırkanın ateşli siyaseti karşısında 
bulunuyor” cümlesiyle o an yaşadıkları mevcut durumla ilişkilendirmiştir. 

Kitapta yeni fırkanın programıyla ilgili ise şu ifadeler kullanılmıştır: “Aynı zamanda bir 
İttihat ve Terakki Cemiyeti mensubunu, karşılarında kendi programlarından ayırmış, yeni ve 
fakat evvelce kendi programlarını tanzim etmiş olan namuslu bir elin yeni düzenlediği bir 
program buluyorlar.” Buradaki vurgulardan birleştirici üslubun net bir şekilde görüldüğü, İtilaf 

 
12 Reval Görüşmeleri: 1908 yılının haziran ayında Rus Çarı ve İngiltere Kralı, Reval’de buluşarak aralarındaki sorunları müzakere 
etmişlerdi. Bu görüşmeden çıkan sonuçlardan birisi de Makedonya’da uluslararası bir denetim bulundurmaktı. Bu karar Osmanlı 
Devleti içinde bilhassa Makedonya bölgesinde Meşrutiyet mücadelesi veren İttihat ve Terakki tarafından İmparatorluğun parçalanması 
olarak algılanmış ve eyleme geçilmeye karar verilmiştir. Bkz. Erik Jan Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, İletişim Yay., 
İstanbul, 2020, s. 116. 
13 Burada bahsedilen Kaymakam Sadık Bey, Miralay Sadık Bey’dir. Meşrutiyet’in ilanından önce Manastır merkezinin başında 
kaymakam (yarbay) rütbesinde bulunuyordu. Bkz. Gazel, a.g.m. 
14 Cemiyet içerisinde böyle bir durum gerçekten de söz konusuydu. Cemiyet’in kendi içindeki kopma ve bölünmeleri önleyememesinin 
en önemli nedeni olarak türdeşliğini kaybetmesi gösterilmektedir. Bkz. Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler İttihat ve 
Terakki Bir Çağın Bir Kuşağın Bir Partinin Tarihi, C.III, Hürriyet Vakfı Yay., İstanbul, 1989, s. 215.    



Umut Depe / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

107 

Fırkası’na geçenlerin aynı namuskâr tavırlarla siyasetlerine devam ettiklerinin gösterilmek 
istendiğini söylenebilir. Devamında ise Miralay Sadık Bey’in Hürriyet ve İtilaf Fırkası’nın 
ülkedeki bütün unsurlar arasında gerekli olan İttihat ve İtilafa yani birlik ve anlaşmaya iyi yönde 
fayda sağlayacağı belirtilmiştir. Bu davada İttihat ve Terakki ile beraber ortak hedefleri olan 
“memleketin mukadderatında mesut dakikalar yaşatmak emeli” için aynı istikameti takip 
edecekleri beklentisi vurgulanmıştır. Bu satırlar arasında yazarın İttihat ve İtilaf kelimelerini yan 
yana getirmesi dikkat çekmektedir. Eser, “Başta Miralay Sadık Bey olduğu halde yaşasın 
Hürriyet ve İtilafımızın, İttihat ve Terakkimizin muhterem kahramanları.” cümlesiyle âdeta 
yazılış amacı son bir kez daha vurgulanarak sonlandırılmıştır. 

 

Metin 

Türkiye ve Türkler  

Türk unsur-u muhteremenin muhteşem ve kaviyy-ül şekim Osmanlı Devleti’ni teşkil eyledikleri 
tarihin ilk sahife-i şan-ı averini tetkik edelim… 

Bir cuma günü idi ki: maşrık-i azamdan tulû eden güneş, Sibirya ve Türkistan kıtalarına 
mahsus olan kesif sabah sislerini parçalayarak altın renkli çehresini Türkistan topraklarına 
atfetmişti… 

Sibirya’nın ilkbahar sabahlarında, zemheri gecelerini andıran muvahhiş ve acı bir rüzgâr 
ile icrayı hükmeden karayel fırtınasının asır dide gürgen ağaçlarına temasından hâsıl olan zincabi 
renkli sisler içinde derin bir uykuda bulunan Türkistan’ın sükût-u hazinini ihlale çalışıyordu. 

Güneşin münevveri daima teali ve istikbal neşideleri teganni eden bu mübarek Türk 
kıtasının hissiyat-ı medeniyesini tamamıyla gösteriyordu. 

O hayat: muhteşem ve kavi bir ordu hayatından başka bir şeye benzetilemezdi. Bütün 
hanelerin ocakları sedn birer sütun-u mücella şeklinde semaya suud eden dumanları kalplerindeki 
hayat-ı ictimaiyenin intizamını ihsas etmekte idi. Bir zair o manzarayı temaşa etmek azminde 
bulunmuş olsa idi…  Altın Dağı zirvelerinin o muhteşem Türk yurdunun gösterdiği levayih-i 
azameti bir şair kalbiyle değil sünuhat-ı vicdaniyenin pek seyrek olarak fikre necş eylediği ulvi 
bir kuvvetle görür ve hisseder idi… 

İki bin seneden beri Asya kıtasının hâkim-i mutlakı olarak yaşayan Türk unsurunun; 
mihr-i münirin her gün gidip gaib olduğu cihanlar içine atılmak azmiyle daimi bir surette hal-i 
seferberide yaşayan bir ordu hayatını andırmakta oldukları görülür idi. Güneşin hüzemat 
ihmirârıyla zincabi renkli sis bulutları arasında hezimetiyle nihayet buldu… 

Altın Dağı mıntıkası bütün ihtişamıyla belirdi. Ellerinde gürgen ağaçlarından imal 
edilmiş müzeyyen ve zarif, cirit ve kargılarıyla Türk delikanlılarının teşkil eyledikleri süvari 
kafilelerinin fundalıklara doğru sabah talimlerini icra etmek üzere gelmekte oldukları 
görülüyordu. 

O cuma sabahı… Altın Dağı ovasında bir fevkaladelik var idi. Bütün Türk süvarileri, 
kışlaklarından ovada toplanmışları… Bunların hayat-ı umumiyesi talimden ziyade harbe 
hazırlanmakta olan kavi bir süvari kuvvetini andırmakta idi. Her süvari kafilesi bir nevi çam 
ağacından imal etmiş oldukları borular ile yekdiğerine selam ita ediyor ve mensup oldukları 
kabileyi bildiriyorlar idi. Diğer süvari kafileleri de bunlara karşı aynı süratle mukabele 
ediyorlardı. 

Tiz ve davudi olarak iki nevi seda çıkaran bu çam borularının temadi eden feryadı dağ ve 
vadilerde mühtez akslar hâsıl eylemekte idi. Ova cihetinden tam süratle fundalığa doğru gelmekte 
olan yeşil renkli büyük bir sancağı hamil olan süvari kafilesinin önünde bulunan borazanlar 
müessir bir seda ile verdikleri işaret averiyle toplanmış olan süvari müfrezeleri arasında mühim 
bir tesir icra eyledi. Bütün süvariler ciritlerini beray-ı ihtiram havaya kaldırarak yeşil sancakla 
yaklaşmakta olan süvari kafilesine doğru selam vaziyetini aldılar… Aralarında gayri ihtiyari bir 
ses cümlesi ikaza kâfi geldi. 



İttihatçı-İtilafçı Kutuplaşmasına Karşı Bir Uzlaşı Denemesi: ‘Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka 
Münasebetleriyle Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar’ Eseri Üzerine Bir Değerlendirme  

 

108 

-Türk Sultanı Ağam Bey Sultan varıyor… Dediler… 

Bu haber: Bütün müfrezelere yıldırım süratiyle yayılmış idi. Uçlarını havaya kaldırdıkları 
ciritleriyle selam vaziyetini almış olan binlerce Türk sipahisinin olduğu mahale doğru yaklaşan 
sancak müfrezesi dört beş yüz borazanın çıkardıkları selam havası arasında fundalığa dâhil oldu… 
Elinde lüzumundan fazla büyük olan yeşil sancakla büyük bıyıklı, parlak gözlü, altın kabzalı 
kılıçlı bir sancaktar müfrezesinin arasına dâhil olarak: 

-Tanrı’nın selamı üzerinize olsun, Ağam Bey Sultan vardı diye üç defa nida eyledi… 
Pembe renkli zemin üzerine sarı güneş resimli bir sancak tutmakta olan Kaçhan Bey müfrezesinin 
genç sancaktarı bütün refikası namına mukabele eyledi. 

-Bey Ağam Sultan’a özmen karşı dur… Tanrı yurdunuzu yahşi kılsın. Dedi. 

Yeşil sancak müfrezesi bu sırada sınıf-ı harp nizamına müşabih bir vaziyette idi. 

Üzerine yeşil renkli harmani ense etmiş olan altın kılıçlı kumral saçlı genç bir kız 
maiyetinde iki süvari olduğu halde müfrezesinden ayrılarak süvari müfrezelerinin teşkil eylemiş 
oldukları kıtaata doğru yaklaştı. Gayet açık kestane renkli bir aygıra rakip bu genç kız Ağam 
Sultan idi… 

Adetleri yetmişi tecavüz eyleyen müfreze beyleri saldırmaya meşabih enli kılıçlarını 
selam vaziyetinde tutarak Ağam Sultan’a yaklaştılar, istikbal eylediler. 

Ağam Sultan yedi sekiz hatve bir mesafede bulunduğu sırada kılıcını çıkararak bunlara 
ita-yı selam eyledi. Kılıcını tekrar kabzasına vazederek genç Türk kızlarına mahsus ince ve fakat 
vakurâmiz bir seda ile: 

-Oğuz Ağam Bey Sultan’ın kızı yurdunuza Tanrı misafiri vardı. Yaradan yurtlarımızı 
beraber kılsın, dedi. Tayhan Bey, bu genç sultanı selamladıktan sonra manidar birkaç cümlede 
ilave etmişti. 

-Bayraklarımızın ucu gün batımını gösteriyor. Ağam Bey Sultan bunu bilsin ki buyurdu 
(burası) bize dar geliyor… Demişti… 

Ağam Sultan, yeşil harmanisinin altından sağ elini çıkardı. Bu sırada üzerindeki altın 
zırhlı esvabı, şems-i şule-i celadeti altında gözleri kamaştıracak derecede parıldamakta idi… 
Büklüm büklüm olmuş uzun kumral saçları çapraşıkvâri yan tarafa atılmış başörtüsü gibi boynunu 
sarmış ince çatık kaşları altında parıldamakta olan iri siyah gözlerini şark-ı karibe doğru teveccüh 
ederek cevap verdi: 

-Uzun Kaçhan Bey bunu bilsin ki gün batımı yağız Türk oğullarının yaylağı olacaktır. 
Dedi ve [Kılıcını beylere göstererek] 

Atam toprağa düşer iken bu kılıcı bana onun için bağışladı, dedi. Sonra bütün kabile 
beylerini süzerek: 

-Atam Oğuz Ağam Bey toprağa düştü. Biricik kızı onun yerini dolduramaz… Biliniz ki 
bir ağabey özü gibi saklayabilir, önümüzde amana düşmeyen düşmanlara kanmaz, helal olsun 
dedi. Burak Bey elindeki kılıcı yukarı kaldırarak gür sedasıyla cevap verdi: 

-Rahmet olsun Ağam Bey’in canına ki Ayşe Ağam Bey Sultanı bizlere yardak kıldı… 
Türk yurdunu aydınlattı, dedi. [Ve sağ elini göğsüne koyarak] 

Yüce peygambere salat ve selam diye haykırdı. 

Bu sırada bütün hanzadeler sağ ellerini göğüslerine koyarak üçer defa salat ve selam 
okudular. Aynı zamanda bilcümle müfreze borazanları, en büyük selam havasını çaldılar. 

Bu muazzez sedaları ova ve vadiler içerisinde hâsıl eylediği hazin ve ruhani akisleri 
tüyleri ürpertecek derecede tesir etmiş idi. 

Bu sırada iki süvari sancaktarının müştereken idare ettikleri al bayrakla yaklaşmakta 
oldukları görüldü. 



Umut Depe / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

109 

Bu ikiz sancaktarın arkalarında Süleyman Şah’ın şehzadesi ve Taçhan Kabilesi reisi 
Ertuğrul Bey, Türk asilzadelerine mahsus bir vakur-u celadetkârane ile atı üzerinde geliyordu… 

Bütün müfreze beyleri tekrar selam vaziyeti ihraz eylediler.  

Bu yeni gelen şehzade, cümlesini ayrı ayrı selamlayarak Ağam Bey Sultan’ın yanına 
yaklaştı. Ve kılıcıyla bu on dokuz yaşlarında bulunan Türk sultanını selamladı. 

Ağam Sultan varıp hakikisi olduğu Ağam Bey kılıcını çıkararak Ertuğrul Bey’i bir asker 
kumandanı gibi selamladı. 

Ertuğrul Bey, atının üzerinde nim bir vaziyette eğilerek: 

-Süleyman Şah’ın oğlu senden yücelik diler… O, yarın sabah bu diyardan uzaklaşacak 
Asya ülkesine yağız Türk neslini yayacak. Yaradan hepimizin yardımcısı olsun, dedi. Ağam Bey 
Sultan: 

-Ey Kaç Han’ın Ertuğrul şehzadesi Ağam Bey Ayşe de seninle helalleşmeye geldi… 
Tanrı Türk neslini gün gibi aydınlatsın, dedi… 

Aynı zamanda başka Türk beyleri makam-ı tasdikte bulundukları atları üzerinde yarıya 
kadar eğilerek, ifa-yı teşekkür eylediler. 

O gün akşama kadar cirit ve kargı oyunları devam eyledi. Gurubu müteakip hazırlanmakta 
olan Kaç Han-Ertuğrul müfrezesi şark-ı karibe doğru yollanmak için tatlı bir gece geçirdiler. 

Ertesi sabah… Asya-yı sagire Ertuğrul Şahı maiyet-i muhteremiyle beraber seniyye-yi 
saffına çıktı. Altı yüz sene Türk milleti Asya-yı sagirede kemal-i şevket ve şan ile icra-yı hükümet 
eyliyorlar… 

Türklerin büyük ve mukaddes bir emel-i meşru içinde yerleştikleri bu ülke, bu mukaddes 
vatan, al sancaklarını muhafaza ve adaleti idameden başka bir niyetleri olmayan muhteşem bir 
Osmanlı Devleti tesis eyledi. 

Bir zamanlar geldi ki… Bâlâda arz ve tasvir edilen saffet ve ihtişamı sönmeye yüz tuttu. 
Bir zaman geldi –ki bir iki asır devam eyledi- bu mübarek milletin kalb-i saffetperverinde ihtiras 
marazı hâsıl oldu… Yine bir zaman geldi ki bir lala bu memlekette altı yüz kuruşa kadar satıldı… 
O eski büyüklükler unutuldu. 

O saffet o ihtişam bir hayal meyal derekesine indirildi. 

Yine bir zaman geldi ki bu millet “millet” kelimesini ağzına alamaz oldu. Kardeşcesine 
yaşadıkları Hıristiyan vatandaşlarıyla aralarında münazaalar çıkartan alçaklar türedi… Bu 
muazzam Osmanlı Devleti’ni teşkil eden milel-i muhtelife birbirine adeta düşman kesildi. 

Fakat hiçbir âmil-i hakiki mevcut değildi. Türkler ile Rumlar, Ermeniler ve saire 
birbirlerine olan şiddet-i muhabbetlerini adeta unuttular. Bu hali, bu fenalığı vaz eden kuvvetler 
memlekette payidar olan cehaletten de istifade eylemek yolunu gaip etmemişler idi. 

Nihayet “Neron” ları pek geride bırakan bir âmil memleketi doğrudan doğruya iktiraza 
sevk eyliyordu. Öyle ki hiç kimse bu memleketin felah bulacağını ümit etmiyorlardı. Türkler mi? 
... Türkiye mi? … O... o evvel ölecek diyorlardı. 

 

Kahraman Osmanlılar 

Bir gün dört satırlık bir ajans telgrafı bu memleketin tali nasazi üzerindeki karayazıları okutmak 
için Türk mütefekkirlerinin vicdanlarına bir kuvvet verdi. İhtimal bir ilham-ı rabbani idi bu. 
“Reval” namındaki küçük kasabada bu muhteşem hükümetin seng kabri hazırlanıyordu. Birçok 
kişiler için için ağlıyorlardı. 

Fakat heyhat! …Musibet, felaket, müthiş bir suretle Şark-ı Karib’in Kâşane-i 
mukadderatında bir baykuş gibi duran meyus bir kuvvet, Şarkın çehre-i ismetini lekelemiş, onu 
satmış idi. Bütün Türkiye o haliyle kefeni henüz sarılan bir mevta halini andırmakta idi. 



İttihatçı-İtilafçı Kutuplaşmasına Karşı Bir Uzlaşı Denemesi: ‘Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka 
Münasebetleriyle Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar’ Eseri Üzerine Bir Değerlendirme  

 

110 

O felaket saatlerinde Drahor nehrinin sahil-i siminine yakın göçen ailelerden birisinin 
reisi bulunan büyük kalpli bir Türk süvari ve zabiti var idi. 

“Reval”in karayazıları yazacak olan yaldızlı defterlerine karşı ufak kâğıt parçalarına 
yazılan beyannamelerin koca bir milletin selameti ve saadeti kemal olacağını o vakit kim ümit 
ederdi? 

Milletin ser-i nüviştini yazmak için, için için akmakta olan Drahor nehri... O saatlerden 
sonra milletin mukadderatında açılan parlak sahifeleri doldurmak emeliyle gümüş gibi berrak 
akmaya başlamıştı. Oh… Kaymakam Sadık Bey azminde emelinde muvafık olmuştu. Aynı 
zamanda Tunca ve Meriç’in sine-i safi karşısında hayatını fedadan çekinmemiş olan Talat ile 
evveli pak nazare-i füsunkârı karşısında daima çalışan büyük vatanperver refik ve rüfeka-yı 
muhteremiyan avaz olarak ila-yı hürriyet eylemişlerdir. 

O nasıl ne mübarek ve ne mukaddes bir gün idi ki bu muhterem vatanperverler münasip 
oldukları milletin meziyet-i fıtriyesine has bir süratte ortaya atılarak memleketi, milleti, dini, 
devleti, haysiyeti, namusu, fazileti, insanlığı ve adaleti ortaya çıkardılar. Fakat bu büyük 
vatanperverlerin hiçbirisi tefahür eylemediler. Sadık Bey yine eski hali gibi kaldı. Hiçbir şey 
hiçbir mükâfat kabul etmedi. Hatta isminin ortaya çıkmasına bile razı olmadı. 

Bir diğeri ker fütar olduğu dert-i divane-i pezirden kurtulamadı, felek onu hürriyetin 
kurbanı olarak elimizden aldı. Bir gün gazeteler sille yazılar ile “refik”in haber-i vefatı ilan 
eylediler. 

İttihat ve Terakki Cemiyeti… Bütün vatanperverlerin hamit alicenapları sayesinde 
memlekete benliğini bildirdi. Bir gün gelmedi ki Kaymakam Sadık Bey ile Cemiyet arasında bir 
ihtilaf (anlaşmazlık) varmış… Şayiaları ortaya çıktı. Bu şayia bir yıldırım suretiyle memlekete 
yayıldı. İhtilafın zahiri kısmı, cemiyete hiç hizmet etmemiş olanların ithal edildiği ve bunların 
bittabi layık olduğu bir derecede memlekete hizmet edemeyecekleri veyahut hizmet etmek 
bilmedikleri kaziyesi idi. 

Aynı zamanda ortada ihtirasat ve şahsiyet meseleleri devam etmekte idi. 

Bugün millet yeni bir fırkanın şule-i siyaseti karşısında bulunuyor. 

Millet Hiçbir vakitte İttihat ve Terakki kahramanlarının -ki Talat, Refik, Eyüp Sabri, 
Ömer Naci, Niyazi ve Enverlerdir- hizmet-i mebruzelerini suret-i katiye de unutmayacaktır. 

Aynı zamanda İttihat ve Terakki Cemiyeti mensubunu karşılarında kendi 
programlarından teşib etmiş yeni ve fakat evvelce kendi programlarını tanzim etmiş olan namuslu 
bir elin yeni tanzim eylediği bir program buluyorlar. Sonradan olmalar, sonradan gelmeler 
müstesna olarak muhterem Sadık Bey’in yeni (Hürriyet ve İtilaf) fırkası bütün anasır beyninde 
cereyan ve devamı elzem olan İttihat ve itilafa bir fal-i hayır teşkil edeceği gibi, İttihat ve Terakki 
kuvvetiyle hem dest-i vefat olarak memleketin mukadderatında mesut dakikalar yaşatmak emel-
i halisiyle yolcu, terakki ve ikbalde aynı istikameti takip eyleyeceklerdir.  

Başta Miralay Sadık Bey olduğu halde yaşasın Hürriyet ve İtilafımızın, İttihat ve 
Terakkimizin muhterem kahramanları. 

 

Sonuç 

II. Meşrutiyet Dönemi’nde ortaya çıkan çok partili siyasi hayatta, İttihat ve Terakki Cemiyeti 
karşısında dağınık hâlde bulunan muhalefet, Hürriyet ve İtilaf Fırkası ile tek parti altında 
birleşmişti. Fırkanın kurucuları arasında Meşrutiyet kahramanlarından eski İttihatçı Miralay 
Sadık Bey de bulunmaktadır. Çalışma konusu olarak belirlediğimiz eserin ana teması, 1911 
yılında bu yeni fırkanın kuruluşu ve oluşturduğu yeni program ile Meşrutiyet kahramanlarından 
biri olmasına rağmen, Cemiyet dışı muhalefete soyunan Miralay Sadık Bey’in girişimine dikkat 
çekmektir. Kitabın yazılış amacının altında, ilgili girişimin meşruluğu, yeni fırka içinde yer alan 
isimlerin eski İttihatçılar olduğu ve daha evvel nasıl memleketin çıkarları için çalıştılarsa şimdi 



Umut Depe / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

111 

de aynı vatansever duygularla çalışacaklarına olan inanç yatmaktadır. İncelemeye çalıştığımız bu 
eser, demokrasi ile ilgili usul ve kavramların henüz yeni yerleşmeye başladığı II. Meşrutiyet 
Dönemi’nde ortaya çıkan muhalefet girişimine, tarafsız ve aklıselim gözle bakabilmiştir. Bu 
sebeple toplum ve meclis içindeki siyasi kutuplaşmaya karşı, sağduyu ile hareket ve doğru bakış 
açısını gösterme niyetinden ötürü eserin İttihatçılar ve İtilafçılar arasında bir uzlaşı denemesi 
olarak kabul edilebileceğini söylemek mümkündür. 

 

Kaynakça 

Birinci, Ali, Hürriyet ve İtilaf Fırkası II. Meşrutiyet Devrinde İttihat ve Terakki’ye Karşı 
Çıkanlar, Dergâh Yay., İstanbul, 2012. 

Gazel, Ahmet Ali, “II. Meşrutiyet Dönemi’nde İttihatçılarla Muhaliflerin Uzlaşma Çabaları 1908-
1912”, Yüzüncü Yılında II. Meşrutiyet, (ed. Asım Öz),  Pınar Yay., İstanbul, 2008, s. 205-232. 

Gazel, Ahmet Ali, “Miralay Sadık Bey (1860-1941)”, Atatürk Ansiklopedisi. 

Kansu, Aykut, İttihatçıların Rejim ve İktidar Mücadelesi 1908-1913, İletişim Yay., İstanbul, 
2016. 

Lewis, Bernard, Modern Türkiye’nin Doğuşu, Arkadaş Yay., Ankara, 2015. 

Ögel, Bahattin, Türk Mitolojisi, CII, TTK, Ankara, 1995. 

Tunaya, Tarık Zafer, Türkiye’de Siyasal Partiler İkinci Meşrutiyet Dönemi 1908-1918, C. I, 
Hürriyet Vakfı Yay., İstanbul,  1988. 

Tunaya, Tarık Zafer, Türkiye’de Siyasal Partiler İttihat ve Terakki Bir Çağın Bir Kuşağın Bir 
Partinin Tarihi, C.III, Hürriyet Vakfı Yay., İstanbul, 1989. 

Vatandaş, Celalettin, “Türkiye’nin Batılılaşma Süreci ve II. Meşrutiyet’i Hazırlayan Şartlar”, 
Yüzüncü Yılında II. Meşrutiyet, (ed. Asım Öz), Pınar Yay., İstanbul 2008, s.11-64. 

Zürcher, Erik Jan, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, İletişim Yay., İstanbul, 2020. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



İttihatçı-İtilafçı Kutuplaşmasına Karşı Bir Uzlaşı Denemesi: ‘Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka 
Münasebetleriyle Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar’ Eseri Üzerine Bir Değerlendirme  

 

112 

Extended Abstract 

The proclamation of the Second Constitutional Era in 1908 marked a profound transformation in 
the political and social structures of the Ottoman Empire. With the reinstatement of the Kanun-i 
Esasi, the re-opening of the Parliament, and the expansion of press freedom, a new political 
atmosphere emerged in which public opinion increasingly influenced state affairs. One of the 
most significant developments of this era was the introduction of a de facto multi-party system. 
While the Committee of Union and Progress (CUP) held political power, various opposition 
groups with different ideological backgrounds united under the Liberal Entente Party (Hürriyet 
ve İtilaf Fırkası) in 1911, forming the most comprehensive opposition movement of the period. 
This political landscape was characterized by intense electoral competition, growing polarization, 
and conflicts that spread from parliament to the streets and local coffeehouses. 

This study examines the work Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka Münasebetleriyle 
Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar, written by Safaeddin Kâmil and published in 1913. 
Preserved in the rare books collection of the Atatürk Library (Istanbul), the text had not previously 
been transcribed into the Latin alphabet. Therefore, this article aims both to introduce the work 
to modern scholarship through transcription and to analyze its content within the political context 
of the Second Constitutional Era. 

The book presents two main thematic sections. The first offers a mythicized narrative of 
early Turkish history and the founding of the Ottoman state. Through symbolic references to 
legendary figures and imagined tribal origins, the author emphasizes unity, heroism, and a shared 
national purpose. This idealized historical framework serves as a rhetorical strategy to counter 
contemporary political divisions by reminding readers of their common heritage. 

The second section focuses on the political developments surrounding the re-
proclamation of the Constitution, particularly the activities of the CUP in Macedonia and the 
significant role played by Miralay Sadık Bey one of the key figures of the constitutional 
movement. Although originally a prominent member of the CUP, Sadık Bey later parted ways 
with the organization due to internal disagreements and joined the Liberal Entente. Safaeddin 
Kâmil interprets this shift not as an act of betrayal but as a legitimate political stance consistent 
with Sadık Bey’s patriotic ideals. Throughout the text, the author underscores the shared national 
aspirations of both political camps, suggesting that the principles of “union” (ittihat) and 
“entente” (itilaf) could, in fact, coexist harmoniously. This conciliatory perspective distinguishes 
the work as an early attempt to ease the intense polarization of the period. 

In conclusion, the text analyzed in this study represents a unique effort to interpret the 
political rivalry between the CUP and the Liberal Entente through a balanced and moderate lens. 
By addressing the legitimacy of the new opposition party and defending the patriotic intentions 
of its former CUP members particularly Miralay Sadık Bey the author contributes to an alternative 
understanding of political dissent during the Second Constitutional Era. By transcribing and 
contextualizing this previously unavailable work, the present study provides an original 
contribution to the literature on Ottoman political opposition, highlighting a rare discourse of 
reconciliation within an era marked by deep political conflict. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Umut Depe / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

113 

 

EK-1: Eserin Orijinal Metni 

 



İttihatçı-İtilafçı Kutuplaşmasına Karşı Bir Uzlaşı Denemesi: ‘Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka 
Münasebetleriyle Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar’ Eseri Üzerine Bir Değerlendirme  

 

114 

 
 

 



Umut Depe / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

115 

 
 

 
 

 

 



İttihatçı-İtilafçı Kutuplaşmasına Karşı Bir Uzlaşı Denemesi: ‘Miralay Sadık Bey ve Yeni Çıkan Fırka 
Münasebetleriyle Şanlı Türkler, Kahraman Osmanlılar’ Eseri Üzerine Bir Değerlendirme  

 

116 

 
 

EK-2: “Safaeddin Kâmil ve Eserleri Hakkında Biyografik Fiş” 

 
İBB Atatürk Kitaplığı, Nadir Eserler Bölümü’nden temin edilen varakada “ Safaeddin Kamil, 
Miralay Sadık Bey ve yeni çıkan fırka münasebetiyle” yazmaktadır.



 

YA’KÛBÎ’NİN KAYNAKLARI VE ŞİÎ TARAFGİRLİĞİ SORUNU 

AL- YA’QUBI’S SOURCES AND THE QUESTION OF SHI’A PARTIALITY 

 

WILLIAM G. MILLWARD 

 

Türkçe Çeviri: Murat AĞARI∗ 

 

 

Giriş 

Bu çalışmanın amacı, 9. yüzyıl Arap coğrafyacı-tarihçisi Ya’kûbî'nin büyük tarih eseri Târih'i 
yazarken kullandığı kaynakları gözden geçirmek ve bu eserde Şîa lehine önyargılı davrandığına 
dâir sıkça dile getirilen iddiaların ne ölçüde kaynak seçiminden kaynaklandığını tespit etmektir. 
Bu eserin yaklaşık bir asır önceki ilk baskısının ardından yapılan ilk değerlendirmelerde, eserin 
Şiî eğilimli olduğuna dâir farklı yoğunlukta suçlamalar yer almıştır. Bu ve benzeri suçlamalar, 
Arapların tarihini, Arap edebiyatı tarihini ya da Orta Doğu tarihçilerini ele alan sonraki 
kaynakların neredeyse tamamında tekrarlanmıştır. Ancak bu değerlendirmelerin ya da 
referansların hiçbiri bu suçlamayla tam olarak ne kastedildiğini açıklamamış ya da hangi 
bağlamda kullanıldığını tanımlamamıştır1. 

Tüm tarihçiler, diğer insanlarda olduğu gibi, tutumlarında ve peşin-hükümlerinde şu ya 
da bu derecede veya şu ya da bu yönde önyargılıdır. Tarih yazma süreci, yazarın düşünerek karar 
vermesini gerektiren bir süreç olduğundan, kişisel önyargılarının bir kısmının eserine sızması 
doğaldır. Vicdanlı bir tarihçi, dini, siyasi ya da diğer kişisel kanaatlerini, tarihin genel 
gerçeklerinin çarpıtılmasına, renklendirilmesine ya da yeniden değerlendirilmesine yol 
açmayacak şekilde göz ardı etmeye çalışacaktır. Bu araştırma bağlamında önyargı (bias) terimi, 
tüm tarihçilerin tâbi olduğu örtük, bilinçaltı yatkınlığı değil, Müslüman tarihçiler tarafından 
kullanılan tarihsel yargıların çoğunu etkileyen açık bilinçli önyargı türünü (overt conscious bias) 
ifade etmek üzere anlaşılmalıdır. Doğulu ve Batılı birkaç kuşak akademisyenin araştırmaları, 
Rosenthal'ın, “dini-siyasi mülahazaların erken dönem İslâm tarihi yazımının çoğunu tamamen 
taraflı hale getirdiği” yönündeki tespitinin geçerliliğini ortaya koymuştur2. Dolayısıyla, sonraki 
dönemin belirli bir tarihçisinin önyargısı, öncelikle temel konularda aldığı pozisyonlar ve kaynak 
seçiminde oluşturduğu standartlar açısından belirlenebilir. 

Kaynak materyallerin seçimi, doğası ve onlardan nasıl yararlanıldığı, herhangi bir 
tarihçinin başarısını ölçmek için önemli bir indekstir. Bu iki faktör Ya’kûbî'nin durumunda 
özellikle geçerlidir. Eğer bir grubun ya da diğerinin lehine önyargı ya da tarafgirlik suçlaması 
sağlam temellere dayanacaksa, bu eğilimin ne ölçüde kaynakların kendilerine atfedilebileceğini 
sorgulamak önem kazanmaktadır. Bu ilkeyi Ya’kûbî'nin tarih çalışmasına uyguladığımızda, 
konuya özgü birkaç soru ortaya çıkmaktadır. Yazar, selefleri ve çağdaşları tarafından bilinmeyen 
ya da herhangi bir sebeple kullanılmayan hangi kaynakları kullanmıştır? İlk dönem Arap 
tarihçileri arasında Ya’kûbî ve meslektaşları için ortak olan kaynaklar hangileridir ve bunlarda 
hangi eğilimin kanıtları tespit edilebilir? Yazarın eğilimi ne ölçüde kaynak materyal seçimine ve 

 
Bu makale 02.05.2025 tarihinde dergimize gönderilmiş; 05.05.2025 tarihinde hakemlere gönderilme işlemi gerçekleştirilmiş; 
05.07.2025 tarihinde hakem raporlarının değerlendirilmesi sonucu yayın listesine dâhil edilmiştir.  
Makale İngilizce olarak “William G. Millward, “al-Ya’qubi’s Sources And the Question of Shi’a Partiality”, Abr-Nahrain, V: 12 
(1971-1972), ss: 47-74” şeklinde yayınlanmıştır.  
Makaleye atıf şekli; Milward, William G., “Ya’kûbî’nin Kaynakları ve Şiî Tarafgirliği Sorunu”, Çev: M. Ağarı, Müellif Uluslararası 
Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi, S. 4, (Aralık 2025), s. 117-133.  
∗ Prof. Dr., Karabük Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü Öğretim Üyesi, E-mail: 
muratagari@karabuk.edu.tr, ORCID: 0009 0007 7052 0078. 
1 Bu suçlamalara ciddi bir itibar kazandırmaya çalışan tek çalışma Franz Rosenthal'ın A History of Muslim Historiography, Gözden 
Geçrilmiş 2. Baskı, (Leiden: E. J. Brill 1968), 64, 133-34. 
2 Aynı eser, 63. 



Ya’kûbî’nin Kaynakları ve Şiî Tarafgirliği Sorunu  
 

118 

bunları manipüle etme biçimine bağlanabilir? Bu sorulardan bazılarına verilecek cevaplar, 
Ya’kûbî'nin eseri ile tarihsel meslektaşlarının eserleri arasındaki ilişkiyi netleştirmeye ve iddia 
edilen eğiliminin hangi bağlamda işliyor olabileceğini tanımlamaya yardımcı olacaktır. Bu 
makale sadece kaynakların seçimine odaklanmaktadır; bunların kullanımı daha sonraki bir 
bölüme bırakılmıştır. 

Ya’kûbî'nin Tarih’i, tarihin kültürel yönlerine güçlü bir vurgu yapan evrensel tarih 
yazımına Arap-Müslüman yaklaşımının öncü örneği olması bakımından eşsizdir. Bir açıdan, yani 
kaynak gösterme yöntemi açısından, yazarın daha önemli çağdaşları olan Belâzürî ve Taberî'nin 
eserlerinden ayrılır. Ya’kûbî'nin kendisi bize eserinin özetleme (abridgement) kısaltma olmasını 
amaçladığını söyler:  

"…Kendimizin başka kaynaklardan yararlanarak oluşturduğu bir eserde, ayrıntılı ve 
kapsamlı olmaya çalışmadık ve bizden önce başkalarının harcadığı çabayı tekrarlamadık. Aksine, 
tüm yazılanları (articles) ve rivayetleri bir araya getirmeye ve özetlemeye çalıştık. Zira bunların 
çeşitli rivayetlerin (traditions) ve hikâyelerin (versions) dışında yıllara ve çağlara göre farklılık 
gösterdiklerini, bazılarının arttığını ve bazılarının azaldığını gördük… Ayrıca, isimlerini 
verdiğimiz kişilerden başkalarının yetkisine dayanarak, halifelerin biyografilerinden ve 
kayıtlarından bildiğimiz, başkalarından kaynaklanan ve başkaları tarafından aktarılan alıntılara 
da yer verdik. Ancak biz kitabımızı, şiirleri ve uzun anlatıları hariç tuttuğumuz özet bir hülasa 
haline getirdik. Sığınak, yardım, kudret ve kuvvet yalnızca Allah'tadır." (II, s. 5-6). 

Böyle bir amaç göz önünde bulundurulduğunda Ya’kûbî'den, Taberî'nin eserinde olduğu 
gibi her bir rivayet (khabar) için kaynakların aynı titizlikle belirtmesi ve râvi zincirlerinin aynı 
sadakatle aktarması beklenemezdi. Her ne kadar Mûsâ b. Ukbe (ö. 141/748) ve hatta Belâzürî3 
gibi kaynaklar tarafından hem eksik hem de bileşik veya toplu isnatların kullanıldığı kaydedilmiş 
olsa da, bu dönem ve öncesi için geleneksel tarihsel açıklama yöntemi buydu. Öte yandan Ya’kûbî 
bu sistemden tamamen vazgeçer ve isnatlara sık sık atıfta bulunmadan kesintisiz bir anlatım sunar. 
Ya'kûbi’nin bu standardı tamamen reddeden ilk resmi tarihçilerden biri olduğu gözlemlenmiştir. 
Bu uygulamanın daha önceki bazı temsilcileri örnek olarak gösterilebilir; ancak hiçbiri 
Ya’kûbî'ninki gibi nitelikte ve kapsamda eserler kaleme almamıştır. Çağdaşı İbn Kuteybe'nin (ö. 
276/889) eserleri de isnat formülünün katı kullanımının kırılmasına dâir olumlu örneklerdir4. Bir 
diğer çağdaşı Ebû Hanîfe ed-Dîneverî (ö. 282/895) ise tarih yazımında bu formüle sadece 
göstermelik bir yer verir. Belâzürî ile birlikte bu üç yazarın ortak bir geçmiş ya da deneyim 
özelliği vardır ki; o da Arap hâkimiyetindeki Fars vilayetlerinde ya bir aile geleneğine ya da uzun 
bir tanışıklık dönemine sahip olmalarıdır. Böyle bir amaç göz önünde bulundurulduğunda 
Yakubi'nin, Taberî'nin eserinde olduğu gibi, her bir rivayet için kaynakların aynı özenle 
belirtilmesini ve rivayet zincirlerinin aynı sadakatle aktarılmasını sağlaması beklenemezdi.  

İsnat sistemi yerine Ya’kûbî, daha az güvenilir (less authoritative) olsa da daha kullanışlı 
bir yöntem benimser. Târih’inin5 ikinci cildinin girişinde, okuyucularına, görünüşte mantıklı bir 
sıralama olmaksızın, kaynaklarının özet bir listesini sunar. Bu kaynakların tasviri bir incelemesi, 
seleflerinin ve çağdaşlarının eserleriyle karşılaştırmayı izahta faydalı olacaktır. Bu kaynaklar 
Ya'kubi'nin kendi ifadesinde geçme sırasına göre ele alınacak, ardından onun zamanına görece 
yakınlıklarını gösteren bir tablo sunulacaktır. İlk ifadede adlandırılmayan ancak metinde belirtilen 
bazı kaynaklar da dikkate alınacaktır. 

Kaynaklar hakkındaki açıklamasının niteliğinden şu sonuca varılabilir: Onun bazı râviler 
(informants) sadece daha önceki aktarıcılardan (traditionists) kaynaklı veya bunlarla ilişkili 
bilgiler için ara râvilerdir (intermediate reporters). Kendi zamanına yakın olaylar için, eserlerine 
başvurduğu tekil kaynaklara güvenir. Bu gruptan en az biriyle kişisel görüşmeler yoluyla bilgi 
almış olsa da, listelediği kaynakların derslerine katıldığı son derece şüphelidir. Son bölümlerdeki 
bazı detayların doğrudan deneyiminden veya kendi gençliği sırasında ortaya çıkan olayların 

 
3 Belâzürî’nin Fütûhu’l-Büldân adlı eserinde “Suriye'nin fethi ve Hâlid b. Velîd'in seferleri” hakkındaki rivayet isnatsız ve kaynaklara 
çok az atıfta bulunularak verilmiştir. Yazarın kaynak kullanımı ve kaynak gösterme yöntemi hakkında editörün yorumlarına bakınız: 
ed: Selahaddin Müneccid, 3 bölüm, Kahire 1956. I, 18-19, 128-33. 
4 Ishaq Mûsâ Huseini, The Life and Works of Ibn Qutayba, (Beyrut, 1950), 64-67. 
5 Târihü’l-Ya’kûbî, (Beyrut: Dâru Sadr-Dâru Beyrut, 1379/1960), II, 6. 



Murat Ağarı / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

119 

kişisel bilgisinden eklendiği varsayılabilir olsa da, kendi kaynağına ilişkin beyan yoluyla hiçbir 
bilgi sunmaz. Kitaptaki son tarih H. 259 olduğundan, olgun yıllarıyla çakışan herhangi bir olay 
yoktur. 

1. İshak b. Süleyman b. Ali b. Abdullah b. Abbâs el-Hâşimî 

Bu râvinin doğum tarihi bilinmemektedir; ancak H. 130'dan önce olması pek mümkün değildir. 
Bir süre Basra'da yaşamış ve H. 158 yılında Abbâsî Halifesi Mansûr'un B. Ümeyyeli bir kadından 
olan kızı Aliyye ile evlenmiştir6. Aile bağlantılarını (Abbâsî) devletinin çeşitli bölgelerine vali 
olarak atanmak için kullandı. H. 170 yılında Hârûnürreşîd onu Medine'ye vali olarak atadı7. H. 
174 yılında Sind ve Mukran vilayetlerine vali yaptı8. H. 177 yılında aynı sıfatla Mısır'a 
nakledildi9. Orada bir yıl kaldı ve eyaletteki bir isyanla başa çıkamadığı için değiştirildi10. Ayrıca 
(halife) Emîn'in emrinde, önce H.194’te Hıms’ta11 ve kısa bir süre sonra da İrmîniye’de vali 
olarak görev yaptı12. Emîn'in M. 813'te görevden alınmasının ardından Me’mûn, Tâhir b. 
Muhammed'i İrmîniye ve Azerbaycan'a vali olarak atadı. Tahir b. Muhammed de İshak'ı kısa 
sürede görevinden aldı. Ölümüne dâir kesin bir tarih bilinmemektedir; ancak 200/816'dan sonra 
fazla yaşamadığı varsayılabilir. 

Ya’kûbî onu Hâşimî ailesiyle ilgili rivayetlerin (tradition) kaynağı olarak gösterir ancak 
hiçbir yerde özellikle onun kaynağından (authority) herhangi bir bilgi aktarmaz. Taberî'deki 
isnatların hiçbirinde râvi olarak zikredilmemiştir; sadece Aliye ile evliliği hakkında bir rivayet 
vardır. Arkasında herhangi bir yazılı kayıt bırakıp bırakmadığı kesin değildir; ancak göstergeler 
bırakmadığı yönündedir13.  

2. Ebü'l-Bahterî Vehb b. Vehb el-Kureşî 

Bu râvi de Abbâsî yönetiminde yüksek mevkide bir memurdu. Esed soyundan geliyordu ve 
Medine'nin yerlisiydi14. Gençliğinde Medine'den ayrılarak Bağdat'a gitmiş ve Hârûnüerreşîd 
tarafından bu şehrin doğu çeyreği olan Askerülmehdî'ye kadı olarak atanmıştır. Hatta Hârûn 
döneminde bir süre kâdılkudâtlık yapmıştır15. Hârûn'un Medine'deki valilerinin sonuncusuydu ve 
burada askeri komutan olarak da görev yapmıştır. Bu görevlerden alındıktan sonra Bağdat'a 
gitmiş ve burada 200/815-16 yılında vefat etmiştir. 

Bir hadis râvisi olarak kaynakların çoğu onu zayıf veya güvenilmez16 olarak görmekte ve 
hatta (Hz.) Peygamber'in hayatıyla ilgili hadisleri (traditions) uydurduğundan 
şüphelenilmektedir. Ya’kûbî onu Hârûn17 dönemindeki fakihler arasında zikretmekte ve Hatîb el-
Bağdâdî de onu bir tarihçi ve şecereci (genealogist) olarak övmerktedi. İbnü'n-Nedîm ve İbn 
Hallikân tarafından ona atfedilen ve çoğu (Hz.) Peygamber'in şeceresi ve tasviriyle ilgili olan bir 
dizi kitap vardır. Kitâbu Sıfatü’n-Nebî gibi bir eser, (Hz.) Muhammed'in gündelik kıyafetlerini 
(customary attire) anlatmak için Ya’kûbî tarafından kullanılmış olabilir18. 

Ebü'l-Bahterî'nin, Medine'de Ca’fer b. Muhammed ile evlenen annesi vasıtasıyla (Hz.) 
Ali'nin soyundan gelenlerle bir aile bağı vardı. İbn Hallikân'ın rivayetine göre o, Ca’fer'den ve 
diğerlerinden rivayet ettiği hadisleri isnatlarıyla birlikte nakletmiştir ve muhtemelen Ya’kûbî'nin 
kendi rivayeti için seçtiği de bunlardır. Bununla birlikte, aynı rivayetin Ca’fer et-Tayâlisî (Cârûd 

 
6 Taberî, Annales, (ed: de Goeje), (Leiden: E. J. Brill, 1879-98), III, 13.  
7 Aynı eser, 603. 
8 Aynı eser, 609; krş: Ya’kûbî, II, 409. 
9 Aynı eser, 629. 
10 Aynı eser, 630; krş: Kindî, Vülâtü Mısr, (ed: Husayn Nassar), (Beirut: Dâru Sadr-Daru Beyrut, 1379/1959), 160-61. 
11 Aynı eser, 776. 
12 Ya’kûbî, II, 435.  
13 Ebü'l-Ferec'in İshak'ın bedevi bir şairle karşılaşması hakkında verdiği bir bilginin isnadında dört ara râvi vardır. Bkz: Kitâbü’l-
Egânî, 20 Cilt (Bulak, H.1285 H), VIII, 168-69. 
14 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, 3 Cilt (Bulak, 1299/1881), III, 107 vd.  
15 Taberî, III, 619; bkz: İbn Hallikân, III, 108. 
16 İbn Kuteybe, Kitâbü’l-Maârif, (ed: Wüstenfeld), (Gottingen, 1850), 258; krş: İbnü’n-Nedîm, Fihrist, (Kahire: Rahmaniye Matbaası, 
H. 1348), 147-148. 
17 Ya’kûbî, II, 431.  
18 Aynı eser, 88. Halil b. Aybeg es-Safedî'nin, (Hz.) Peygamber'in soylu nitelikleri, seferleri ve biyografisi üzerine yazan Arap 
tarihçileri hakkındaki incelemesinin önsözünde Ebü'l-Bahterî ile bağlantılı olarak bahsettiği eser budur. Bkz: Kitâbü’l-Vâfî bi-'l-
Vefayât, Journal Asiatique, (Seri: 10, C: 17, 1911), 259. 



Ya’kûbî’nin Kaynakları ve Şiî Tarafgirliği Sorunu  
 

120 

et-Tayâlisî) ve Ahmed b. Hanbel gibi çeşitli kaynakların, üvey babası Ca’fer'den hadisleri 
duyduğundan şüphe duyduklarını ve annesinin evliliğinden kaynaklanan bu ilişkiyi sadece kendi 
hayalleri (fancies) için selâhiyet ve meşruiyet kazanmak için kullandığını iddia ettiklerini de 
belirtmek gerekir. 

Şiî kaynaklar ona daha sert yaklaşırlar. Necâşî (ö. H. 450) ile başlayarak, Ca’fer'den gelen 
hadislerin hiçbirine güvenilemeyecek derecede sahtekâr ve basit bir hâkim (judge) olarak kabul 
edilir. Tûsî'ye (ö. H. 460) göre, (Hz.) Ali'nin doğumu ve (Hz.) Peygamber ile ilk ilişkileri hakkında 
bir kitap yazmıştır; ancak onu hadislerin râvisi olarak zayıf ve dini bağlılığı şüpheli biri olarak 
kabul eder19. İbn Dâvûd, Keşşî ve Fadl b. Şâzân'ı izleyerek "Ebü'l-Bahterî’nin yeryüzündeki en 
büyük yalancı olduğunu" iddia eder20.  Ebû Ali tarafından onun hakkında verilen görüş birliği 
“onun hadis râvileri (traditionists) arasında gerçekten çok zayıf olduğu ve kusurlarının iyi 
bilindiği” yönündedir21. Ya’kûbî ve diğerleri tarafından hangi eserlerinin kullanıldığı veya 
hadislerinin içeriği ve isnatları hakkında daha fazla ayrıntı bilmeden Ebü’l-Bahterî’ye yönelik bu 
suçlamaları test etmek mümkün değildir. Bu tür suçlamaların, her ne kadar Ya'kûbî'nin, 
kendisinin paylaşmayacağı bir yazıya düşmanca bir tavırla elini uzatan bir adama (man of affairs) 
duyduğu antipatiyi yansıttığından şüphelenilse de, bu râviden elde ettiği malzemelere dayanarak 
erken dönem İslâm tarihinin otantik veya karakteristik Şiî versiyonlarını muhafaza edip 
etmediğini söylemek hâlâ oldukça imkânsızdır. 

3. Ebû Abdullah Ca’fer b. Muhammed  

(Hz.) Peygamber'in soyundan gelen bu râvi daha çok İmâmiyye Şîasının altıncı imamı olarak 
bilinir. Kendisinin 80/699-700 veya 83/702-03 yıllarında doğduğu bildirilmektedir. Vefatı 
148/765 yılında Medine'de olmuştur22. Zamanının siyasetinde hiçbir rol oynamamasına rağmen, 
yine de hadis konusundaki derin bilgisiyle yaygın olarak tanınmış ve büyük saygı görmüştür. Bu 
konudaki güvenilirliği ve itimadı ona "sâdık" lakabını kazandırmıştır. Taberî'nin tarihinde 
anlatılan hadislerin isnatlarında, özellikle de (Hz.) Ali ve (Hz.) Muhammed'e kadar uzanan 
cetlerle ilgili bilgilerde sık sık râvi olarak gösterilir. Taberî'nin kendisi, (Hz.) Muhammed'in altmış 
üç yaşında öldüğüne dâir (isnadında Câbir'in de bulunduğu) bir rivayetten bahsederken, "... bu, 
meselenin en sağlam görüşüdür" der23.  

Ayrıca kendisinin astroloji, simya ve diğer gizli bilimler çalışmaları ile uğraştığı 
bildirilmektedir ki bu durum kesinlikle Ya’kûbî'nin ilgisini çekecek bir yön olmaktadır. Ya'kûbî, 
metninin bütününde, (Hz.) Muhammed'in sîretinin (career) çeşitli yönleriyle ilgili çok sayıda 
hadisi sadece Ca’fer'in rivayeti olarak aktarır. Bu hadislerin tümüyle değilse de, çoğunluğunun 
Ebü’l-Bahterî aracılığıyla ona geldiği varsayılabilir. Bu hadislerin bağlamlarına bir bakış, 
Ya’kûbî'nin çekişmeli noktalardaki en güvenli kaynak olarak Ca’fer’e büyük ölçüde güvendiğini 
ortaya koymaktadır.  Aynı noktada iki veya daha fazla hadis arasında görüş farklılıkları veya delil 
çatışması olduğunda, Ca’fer’in versiyonuna öncelik vermektedir. Bu tercih uygulamasına iyi bir 
örnek, (Hz.) Peygamberin babasının vefatına atıfta bulunduğu pasaj gösterilebilir: 

“Ca’fer b. Muhammed’e göre, (Hz.) Muhammed iki aylıkken babası Abdullah b. 
Abdülmuttalib vefat etmiştir. Bazılarına göre doğumundan önce vefat etmiştir. Bu doğru bir bilgi 
değildir. Çünkü genel görüşe göre, (Hz.) Muhammed’in doğumundan sonra vefat etmiştir. 
Bazılarına göre de babası, doğumundan bir sene sonra vefat etmiştir.” (II, s. 10). 

Ca’fer'in çağdaşı olan İbn İshak, (Hz.) Peygamber'in biyografisinde, onun kaynaklık ettiği 
sadece iki hadise yer vermektedir24. Bunlardan birisi kendisine bizzat Ca’fer tarafından 
söylenmiştir. Vâkıdî'nin Kitâbü’l-Megâzî’si isnatlarda Ca’fer'le ilgili üç ayrı hadis içermektedir25. 
Ca’fer'den aktarım zincirinde normalde bir halka bulunurken, asıl kaynak genellikle babası veya 

 
19 Fihrist, (Necef, Haydariye Matbaası, 1380/1960), 202. Aslında Sünnî olarak kabul edilir. Bkz: Ricâlü’t-Tûsî, (ed: Muhammed Sâdık 
el-Bahrü’l-Ulûm), (Necef: Haydariye Matbaası, 1381/1961), 327. 
20 Kitâbü’r-Ricâl, (ed: Celâlüddin el-Hüseynî), (Tahran: Tahran Üniversitesi Yayınları, No: 857, H. 1342/1963), col: 523. 
21 Muhammed b. İsmail el-Hâ’irî, Münteha’l-Makâl fi Ahvâli’r-Ricâl, (Tahran: Litografi, H. 1267), “Vehb b. Vehb” maddesi.     
22 İbn Hallikân, I, 105. 
23 Taberî, I, 3648. 
24 İbn Hişâm, Kitâbü Sîretü’n-Nebî, (ed: Wüstenfeld), (Göttingen, 1858-59), 223, 1019. 
25 Kitâbü’l-Megâzî li’l-Vâkıdî, (ed: Marsden Jones), (Oxford U.P., 1966), 3 Cilt, s. 153, 570, 1087.  



Murat Ağarı / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

121 

(Hz.) Ali’nin bir ceddidir. Burada Vâkıdî'nin kendisinin de bu hadislerden birinin güvenilirliğini 
sorguladığını belirtmek gerekir. Erken dönem müellifleri tarafından (Hz.) Peygamber'le ilgili 
hadisler için isnatlarda Ca’fer'in adı geçtiğinde, bu normalde (Hz.) Ali soyunun aile geleneği 
olarak nesilden nesile aktarılan bilgilerdir. Ancak Ca’fer'in hatırı sayılır şöhretinin yalnızca 
atalarından edindiği aile irfanı hazinesinden kaynaklanmadığı, aynı zamanda başka kaynak 
kişilerden aldığı diğer hadis alanlarında da başarılı olduğu varsayılabilir26. Dağınık hadisler, 
durumun gerçekten de böyle olduğunu düşündürmek için ara sıra orada burada ortaya 
çıkmaktadır27. 

4. Ebân b. Osman 

Bu kaynak, yaklaşık bir asır önce yaşamış olan üçüncü halife (Hz.) Osman'ın oğlu olan aynı isimli 
diğer hadisçi ile karıştırılmamalıdır28. Tam adı Ebû Abdullah Ebân b. Osman b. Yahyâ b. 
Zekeriyya el-Lü'lü'i Ahmer el-Becelî'dir29. Bilinmeyen bir tarihte (tahminen ikinci yüzyılın 
başlarında) Kûfe'de doğmuş ve hayatını Kûfe ve Basra'da dönüşümlü olarak ikamet ettiği 
dönemlerde çalışmak ve yazmakla geçirmiştir30. 

Ebân, Ca’fer b. Muhammed ve oğlu Mûsâ (el-Kâzım) tarafından aktarılan hadisler 
konusunda erken dönem Şiî kaynağı olarak kabul edilmiştir31. Tûsî, Fihristi Kütübü’ş-Şî'a adlı 
eserinde ondan hadis rivayet eden Kûfe ve Kum'daki sonraki kaynakların geniş bir listesini 
vermektedir32. Ayrıca Ebân'ın, aralarında Ebû Ubeyde Ma'mer b. Müsennâ ve Ebû Abdullah 
Muhammed b. Selâm el-Cumahî'nin de bulunduğu Basralılar tarafından şiir, şecere ve eyyâm 
konularında bir kaynak olarak çokça kullanıldığını belirtmektedir. Tûsî'nin bilinen eseri, şu 
bölümleri içeren tek bir eserdir: Başlangıç (Mebde’), Peygamberlik (Meb’as), Seferler (Megâzî), 
Ölüm (Vefât), Çardak (Sakîfe), ve İrtidat (Ridde). Megâzî bölümü Ahmed b. Muhammed b. Îsâ 
ve İbn Ebî Nasr tarafından nakledilmiştir ve muhtemelen Ebân bu eser için Sâhibü’l-Megâzî 
lakabını kullanmıştır33.  

Bir başka biyografik rivayet, bir hadisçi olarak Ebân'a ilişkin çeşitli görüşleri 
özetlemektedir34. Şiî kaynak Ebân b. Taglib35 ondan iyi bahsetmiş, ancak Ukaylî onun zayıf veya 
desteksiz rivayetler naklettiğinden şüphelenmiştir. İbn Hacer, Ukaylî'nin Ebân hakkında 
biyografik bilgiler içeren eserlerinde kendisinin böyle bir şüphe bulamadığını da eklemektedir. 

Ukaylî'nin Ebân'la ilgili tek uzlaşmacı ifadesi, (İbn Abbâs'ın (Hz.) Ali'den rivayetle (Hz.) 
Peygamber'in Arap kabilelerinden kendisini koruma talep etmesiyle ilgili) bir rivayetinin sağlam 
bir temeli olmadığı yönündedir. Bu ifadenin doğrulanabilmesi için, Ebân'ın rivayetinden farklı ve 
daha kısa olan başka bir rivayetin (Dâ’ud el-Attâr'ın Câbir'den rivayet ettiği) varlığı 
gerekmektedir. 

Ezdî onun rivayetlerinin sağlam olmadığını düşünmüş ve İbn Hibbân el-Büstî de es-Sikât 
adlı kitabında (GAL, I, 164; SI, 272) Ebân'ın naklettiği bilgide (material) hatalar ve sürçmeler 
yaptığını iddia etmiştir. Ancak İbn Hacer Ebân'ı savunur ve Muhammed b. Ebî Ömer'in onun 
hakkında "insanlar arasında en önde gelen Kur'ân âlimlerinden biriydi" dediğini aktarır. 

 
26 Muhammed b. Abdurrahman b. Ebî Lebîbe el-Kureşî gibi. Bkz: A. Fischer, Biographien von Gewahrsmannern des Ibn Ishaq, 
(Leiden 1890), 58.    
27 Nasr b. Müzâhim, Sıffin, (ed: Abdüsselam Muhammed Harun), (Kahire, H. 1365), 245. 
28 J. Horovitz, “The Earliest Biographies of the Prophet and their Authors”, Islamic Culture, C. 1, No. 4, 538; J. Flick, Muhammad b. 
Ishaq Literarbistorische Untersucbungen, (Frankfurt am Main 1925), 8, dn. 27. Krş: H. A. R. Gibb, Studies on the Civilisation of 
Islam, (ed: Stanford J. Shaw and William R. Polk), (London 1962), 111.  
29 Yâkût, Mu’cemü’l-Üdebâ, (ed: Margoliouth), (London 1923-31), I, 35. Krş: Mustafa Tefrîşî, Nakdü’r-Ricâl, (Tahran 1318/1939), 
4-5. 
30 Basra'daki akademik çevrelerle olan bağlantısı, Makkarî'de atıfta bulunulan kaynak otorite ile özdeşleştirilmesi gerektiğini 
düşündürmektedir. Bkz: Makkarî, Kitâbü Nefhü’t-Tîb, (ed: Dozy, Dugat ve diğerleri), (Leiden 1858-61), I, 158. Ayr. Bkz: L. Caetani 
ve G. Gabrieli, Onomasticon Arabicum, (Roma 1915), II, 12 ve 168, 170. ve 171c maddeleri.  
31 Tûsî, 42, 62; Ricâlü’t-Tûsî, 152. Bkz: Ricâlü’l-Allâmü’l-Hillî, ed: Muhammed Sâdık el-Bahrü’l-Ulûm, (Necef: Haydariye Matbaası, 
1381/1961), 21-22.  
32 Aynı Eser; krş: Necâşî, Kitâbü’r-Ricâl, (Tahran: Merkezi Neşri Kitâb, 195?), 11. 
33 Yâkût, Mu’cemü’l-Buldân, (ed: Wüstenfeld), (Leipzig, 1866-1872), VI/I, 55. 
34 İbn Hacer, Lisânü’l-Misân, (Haydarabad: Dâiretü’l-Maârifü’l-Nizâmiye, 1329-31/1911-13), I, 24. 
35 Tûsî, 40-42; Necâşî, 9. 



Ya’kûbî’nin Kaynakları ve Şiî Tarafgirliği Sorunu  
 

122 

İbn Sa'd36 tarafından aktarılan bir rivayet, Ebân'ın Ca’fer b. Muhammed'den aktardığı 
bazı bilgilerin hangi yolla elde edildiğine dâir bir ipucu vermektedir. İsnat şu şekildedir: “Ali b. 
Îsâ en-Nevfelî, Ebân b. Osman'dan, Muâviye b. Ammâr da Ca’fer b. Muhammed'den.” Tûsî (s. 
194), Muhammed b. Meskin'in Muâviye'nin Ca’fer b. Muhammed'e (ö. H. 148) dayandığını 
açıkça belirttiğini ve Necâşî'nin (s. 322) Muâviye'nin H. 175 yılında öldüğünü bildirdiğini aktarır. 
Muâviye'nin torunu Muhammed b. Hukeym, Ali er-Rızâ’nın (ö. H. 203) takipçisi olduğuna göre, 
Ebân b. Osman'ın Ca’fer b. Muhammed'den sonraki ikinci nesli temsil etmesi ve dolayısıyla H. 
200'den sonra yaşamamış olması muhtemeldir. Bu da Ebân'ı Vâkıdî'nin (ö. H. 207) çağdaşı yapar. 

Bu anlatımlara dayanarak, Ebân'ın yukarıda atıfta bulunulan kitabının, Ya’kûbî’nin (Hz.) 
Peygamber'in siretine ilişkin anlatımının önemli bir alt katmanı kaynağı olduğu varsayılabilir. 

5. Muhammed b. Ömer Ebû Abdullah el-Vâkıdî 

Vâkıdî yaşamı boyunca kamu işlerinde de aktifti. H. 130 yılında doğmuş ve 207 yılında vefat 
etmiştir. Halife Hârûnürreşîd ve veziri Yahyâ el-Bermekî'nin H. 170 yılında Medine'deki kutsal 
yerleri ziyaretleri sırasında onlara rehber olarak seçilince, Bağdat'taki saray tarafından ilk kez fark 
edilmiş oldu37. Daha sonra Bağdat'a çağrılmış (bazı rivayetler borçlarından kurtulmak için 
kaçtığını öne sürerken, kendisi tarafından birçok yeteneğini daha geniş bir alana yaymak için 
olduğunu söylediği rivayet ediliyor) ve Me’mûn tarafından Askerülmehdî Kadılığı’na 
getirilmiştir38. 

İbnü'n-Nedîm39 tarafından kendisine atfedilen yazılar, erken dönem Müslüman tarih 
faaliyetinin tüm evrelerine ve yönlerine dâir geniş bir ilgi yelpazesini ortaya koymaktadır40. 
Ayrıca kendi tarihsel çalışmalarının da fıkhî ve kelâmî kaygılara yönelik önemli bir tercih 
sergilediği gösterilmiştir. Vâkıdî'nin kendi Kitâbü’t-Tabakât’ı, kâtibi İbn Sa'd'ın benzer çalışması 
için ana kaynaktır. Bilgilerini çoğu Medine'de yerleşik olan çok sayıda âlimden edinmiştir.  

Günümüze ulaşan tek eseri olan Kitâbü’l-Megâzî’nin önemli kaynaklarının bir listesi 
kendisi tarafından önsözde verilmiştir. Bu listede Ebû Ma'şer, Ma'mer b. Râşid ve Mûsâ b. Ukbe 
gibi daha önce kendileri de megâzî kitapları yazmış olan isimler yer almaktadır. Bu eserler de 
Zührî, Âsım b. Ömer ve Yezîd b. Rûmân gibi kişilerin kaynaklığına dayanan hadislerden 
oluşuyordu. İbn Hallikân ayrıca Vâkıdî'nin daha çok fıkhî ve kelâmî nitelikteki bilgileri için İbn 
Ebî Dîb, Mâlik b. Enes ve Sevrî gibi kaynaklardan yararlandığını bildirmektedir. Ancak aynı 
yazar, “... ondan alınan hadislerin zayıf kaynak olarak kabul edildiği ve doğruluğu konusunda 
şüpheler dile getirildiği” uyarısını da eklemektedir41. 

Bununla birlikte, Vâkıdî'nin edebi ürünlerinin (output) bu çalışmayı özellikle ilgilendiren 
yönü, Şiî sempatisi ve eğilimi ile ilişkilendirilmesidir. Bu ilişkilendirme geleneği uzun süredir 
devam etmektedir. En azından İbnü'n-Nedîm'e (ö. M.S. 995) kadar uzanmakta ve yazarın bakış 
açısının bu yönünü şu şekilde karakterize etmektedir: “Takiyye uygulayan ılımlı ekole mensup bir 
Şii'ydi. (Hz.) Ali'nin, (Hz.) Mûsâ'nın asası, Îsâ b. Meryem'in ölüleri diriltmesi gibi (Hz.) 
Peygamber'in mucizevi alametlerinden biri olduğunu ve buna benzer diğer hikâyeleri 
anlatmıştır.”42. 

Vâkıdî'nin Şiîliğe olan ilgisi ilk bakışta ona atfedilen ve Şiîleri özellikle ilgilendiren 
konuları ele alan Kitâbü Maktelü’l-Hasan,43 Kitâbü Mevledü’l-Hasan ve’l-Hüseyin ve Maktelü’l-
Hüseyin gibi eserler temelinde açıkça görülmektedir. Vâkıdî'nin belirgin Şiî duygulara sahip 
olduğu gözlemi, onun Megâzî metninin ilk editörü tarafından yapılmıştır44; ancak bu eserin yeni 
baskısının editörü, İbnü'n-Nedîm'in tanıklığını başka hiçbir kaynak, özellikle de çağdaş Şiî 

 
36 Kitâbü Tabakâtü’l-Kebîr, (ed: Sachau ve diğerleri), (Leiden, 1914-17), IV/II, 29; ayr. bkz: Taberî, III, 2340.  
37 Taberî, III, 605. 
38 Aynı eser, 1037. 
39 Fihrist, 144-5. 
40 J. Horovitz, El, IV, 1104. 
41 İbn Hallikân, (çev: de Slane), (Paris 1843-71), 3, 62. 
42 Fihrist, 144. 
43 Bu, İsfahânî'nin Mekâtilü't-Tâlibiyyîn'i dışında, (Hz.) Hasan'ın ölümüne maktel terimiyle yapılan diğer tek atıftır. Ya'kûbî bile onun 
ölümünden bir 'cinayet' olarak bahsetmez; ancak bunun böyle olduğunu güçlü bir şekilde ima eder. 
44 Vâkıdî, Kitâbü’l-Megâzî, (ed: A. von Kremer), (“History of Muhammad’s Campaigns”, Calcutta 1856), Sunuş, 4. 



Murat Ağarı / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

123 

kaynaklar ve Vâkıdî'nin metninin kendisi tarafından desteklenmediği gerekçesiyle 
reddetmektedir45. Öte yandan diğer çalışmalar, bu eserin sadece (Hz.) Peygamber'in seferlerini 
ele almasına rağmen, İbn İshak, Vâkıdî ve İbn Hişâm'ın46 edebî dizisinde (Hz.) Ali imajı ve 
efsanesinin kademeli olarak yoğunlaşmasında yukarı doğru bir adımı temsil ettiğini göstermiştir.  
Vâkıdî'nin bu eğiliminin bir başka göstergesi de İbn Sa'd'da (II/11, 50-51) (Hz.) Muhammed'in 
(Hz.) Ali'nin göğsünde vefat ettiğine dâir beş ayrı rivayetten anlaşılmaktadır. Bu, (Hz.) Ayşe'nin 
göğsünde vefat ettiği şeklindeki genel kabul gören versiyonla çelişmektedir. 

Bununla birlikte, Vâkıdî'nin anlatımında İbn İshak'ın açıkça yer aldığını belirttiği 
bağlamlarda (Hz.) Ali'nin adının geçmediği pek çok durum olduğu için takiyye suçlamasının bazı 
temelleri olabileceği görülebilir. Dahası Vâkıdî, (Hz.) Ayşe'nin iftiraya uğradığı bölümde olduğu 
gibi, (Hz.) Ali'yi biraz olumsuz gösteren bazı rivayetler aktarmaktadır47. Vâkıdî Abbâsî sarayıyla 
yakından ilişkili olduğu için, resmî hassasiyetleri rencide etmeden (Hz.) Ali'yi açıkça olumlu bir 
imajla tasvir etmek zor olurdu. Bu eğilim, (Hz.) Ali'ye karşıt rivayetler ara sıra ve stratejik atıflarla 
köreltilirse ve hanedanın ceddi Abbâs (b. Abdülmuttalib)'e olumlu bir duruş eşlik ederse, o zaman 
yazarın hâmîlerinin resmi olarak onaylamama durumuna maruz kalma olasılığı azalırdı. Belki de 
bu tür bir uzlaşma sayesinde Me'mûn'la böylesine dostane ilişkiler kurabilmiş ve onu (Hz.) Ali 
soyuna karşı daha yumuşak bir resmi çizgi benimsemeye ikna edebilmiştir. 

Bu aşamada Vâkıdî'nin dini âidiyetini kesin olarak belirlemek mümkün 
görünmemektedir. Şu anki amaçlar doğrultusunda meselenin özü, gösterdiği Şiî ilgilerin eserine 
kasıtlı bir tarafgirlik oluşturacak kadar nüfuz etmesine izin verilip verilmediğidir. Bu konudaki 
nihâî yargı, metninin dikkatli bir karşılaştırmalı çalışmasına dayanmalıdı; fakat yüzeysel olarak 
bakıldığında cevabın olumsuz olması gerektiği görülmektedir. Şiî ilgileri, hatta tarihçinin Şiîliği 
özel olarak ilgilendiren bazı konulara duyduğu hayranlık ve ön meşguliyet, bu konulara daha 
sempatiyle yaklaşılmasına yol açabilir; ancak müellifi dini inanç bakımından bir Şiî yapmaz. 

Ya’kûbî, Vâkıdî'yi temel kaynak olarak ilk kez zikrederken, ondan aldığı rivayetlerin 
Mûsâ b. Ukbe48 ve diğerlerinden49 elde edilenler olduğunu belirtir. Buradan, (Hz.) Muhammed'in 
seferleri ile ilgili bölümlerde Vâkıdî'den alınan malzemenin çoğunun kullanıldığını varsayabiliriz. 
Bununla birlikte, metnin bütününde Vâkıdî adına yapılan atıfların gözden geçirilmesinden, 
Vâkıdî'nin Megâzî dışındaki eserlerinden elde edilen malzemeden geniş ölçüde yararlandığı 
açıktır. Bunun bir örneği, Ya’kûbî'nin (tarih) metninin ikinci cildinin 157. sayfasında, Ömer b. 
el-Hattâb zamanında Hâlid b. Velîd'in Suriye'deki seferleri konusundaki rivayetler için Vâkıdî'nin 
kaynak olarak gösterildiği yerde görülebilir. Bu tür rivayetler ancak Vâkıdî'nin Kitabü't-
Tabakât'ından ya da belki de Kitabü Fütûhu'ş-Şâm'ından alınmış olabilir. Benzer şekilde, Velîd 
b. Abdülmelik (M. 705-715) döneminden Vâkıdî'nin kaynağına ilişkin rivayetler, Taberî (III. 639) 
tarafından da alıntılanan Kitâbü’t-Târihü’l-Kebîr gibi bir eserden türetilmiş olmalıdır. 

Ya’kûbî'nin (tarih) metni ile Vâkıdî'nin Megâzî'sinin ilgili bölümleri arasındaki ilişkinin 
daha yakından incelenmesi, daha sonraki bir çalışmada yapılacaktır. Burada Ya’kûbî'nin temel 
kaynak olarak Vâkıdî'yi seçmesinin, ona (Hz.) Peygamber'in seferleri döneminde (Hz.) Ali'nin 
imajını inşa etmek için zaten sağlam bir temel sağladığını gözlemlemek yeterlidir. 

6. Mûsâ b. Ukbe 

Ebû Muhammed Mûsâ b. Ukbe b. Ebi'l-Ayyâş el-Esedî, (Hz.) Peygamber'in seferleri konusunda 
Medineli kaynakların en önde gelenlerinden biri olan Zübeyr b. Avvâm ailesinin azatlı kölesidir. 
İmâmü’l-Megâzî olarak anılır ve Mâlik b. Enes ve diğer önde gelen fakîhler de dahil olmak üzere 
çağdaşları tarafından bu konuda en güvenilir kaynak olarak kabul edilmektedir50. Ya’kûbî onu ilk 
Abbâsî halifesi Seffâh dönemindeki güvenilir fakîhler listesinde zikretmiştir. (Hz.) Peygamber'in 

 
45 Marsden Jones (ed:), Kitâbü’l-Megâzî li’l-Vâkıdî, I, 16-18. 
46 W. Sarasin, Das Bild Alis Bei der Historikern der Sunna, (Basel 1907), 24-25.  
47 İbn Hişâm, 734; bkz: Vâkıdî, (çev: Wellhausen), (“Muhammad in Medina”, Berlin 1882), 186. 
48 Vâkıdî'nin kitabının girişinde verdiği kaynaklar listesinde Mûsâ'nın adı özellikle geçmez; ancak yeğeni İsmail b. İbrahim'in adı 
geçer ve Vâkıdî bu bilgileri amcasından almıştır. İbn Sa'd, II/l, 1'deki listeye bakınız. 
49 Bunların arasında öne çıkanlardan birisi Zührî'dir; Ya'kûbî, II, 109. 
50 F. Wüstenfeld, Geschichtschreiber der Araber und ihre Werke, (Göttingen 1882), 6; krş: Sehavî, İ’lân, Rosenthal’den tercüme 
edilmiştir. Age, tit., 394; ve İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, (Haydarabad, 1326), X, 361. 



Ya’kûbî’nin Kaynakları ve Şiî Tarafgirliği Sorunu  
 

124 

biyografisi alanında daha meşhur olan çağdaşı İbn İshak'tan birkaç yıl önce, 141/758 yılında vefat 
etmiştir. 

Ya’kûbî ile ilişkisinin Vâkıdî aracılığı ile olduğu zaten gözlemlenmiştir. Orijinalden 
alınmış yirmi parçalık bir derlemenin tüm kitap için kesin bir kanıt olmadığı kabul edilmekle 
birlikte, Mûsâ’nın eserinin orijinal içeriğine dair bir ipucu, (Hz.) Peygamber’in hayatını konu alan 
kayıp bir kitabının bir parçasından elde edilebilir51. Ancak bu alıntılardan yazarın sempatisinin 
Zübeyr b. Avvâm'ın ailesine yönelik olduğu ve ona göre (Hz.) Ali soyunu özel bir muameleyi hak 
etmediği anlaşılmaktadır. Bu durum, özellikle İbn Sa'd, İbn Hacer, Taberî, İbn Seyyidünnâs, İbn 
Kesîr ve Zürkânî'den yapılan alıntılarla orijinal metni yeniden inşa etme girişiminin bulgularıyla 
doğrulanmaktadır52. Vâkıdî'nin megâzî üzerine olan kitabı için Mûsâ'dan (İsmail b. İbrahim 
vasıtasıyla) aldığı bilgi miktarı her halükârda çok az görünmektedir. Mûsâ'nın kayıp kitabının dört 
sünni halifenin yanı sıra (Hz.) Peygamber'in sîreti hakkında da bilgi içeriyor olabileceğini veya 
daha muhtemel görünen bir şekilde, bu konularda daha sonraki kaynaklar tarafından alıntılanan 
başka eserler yazmış olabileceğini belirtmek gerekir53. 

Bu kanıtlar, Taberî'nin isnatlarda Mûsâ'ya atıfta bulunduğu hadislerle birlikte ele 
alındığında, Mûsâ'nın Zührî'ye borçlu olduğuna işaret etmektedir. Ayrıca Taberî'nin isnatları, 
Mûsâ ile aktardığı bilgiler arasında normalde sadece bir ya da en fazla iki râvi olduğunu 
göstermektedir. Dahası, pek çok vak’ada asıl râvi Zübeyr'in hizmetlisi (client) olan Ebû 
Habîbe'dir. Dolayısıyla bu hadisler, Zührî'den gelenlerle birlikte (ki bunlar da çoğunlukla Urve b. 
Zübeyr'den alınmıştır), doğal olarak Zübeyr ailesine yönelik bir ilgiyi ya da tarafgirliği 
yansıtmaya meyillidir. 

7. Zührî 

Ebû Bekir Muhammed b. Müslim b. Ubeydullah b. Abdullah b. Şihâb ez-Zührî kendi neslinin en 
önemli hadisçilerinden biriydi54. H. 51 yılı civarında doğmuş ve H. 124 yılında vefat etmiştir. 
Müslüman hadis ilminin Medine ekolünün önemli bir figürüydü ve tarihşi, fıkhi ve kelâmi 
açılarıyla her türden hadis alanında daha sonraki kaynakların en çok itimat ettiği tek güvenilir 
öncüydü. 

Zührî, âlimlerin ve hadisçilerin dönemin resmî makamlarıyla ilişkilendirilmesi için bir 
örnek teşkil etmiş olabilir. Halife II. Yezîd (M. 720-724) Zührî'yi kadı tayin etmiştir55. Halefi 
Hişâm (M. 724-743) onu küçük oğulları için mürebbi olarak tutmuştur. (Ayrıca, Hişâm) onu bazı 
bilgilerini yazmaya teşvik eden hâmisiydi. Bu nedenle hadis literetürünü yazılı olarak tespit eden 
ilk kişi olarak anılmaktadır. Daha sonraki kaynaklara göre (geride) sadece kendi ailesinin tarihini 
bırakmıştır. Onun siyer ve meğazi alanındaki bilgileri öğrencileri tarafından toplanmış ve 
aktarılmıştır.  

(Zührî), İbn İshak'ın Sîre’sinin başlıca kaynaklarından birisidir ve Vâkıdî, İbn Sa'd, 
Belâzürî ve Taberî gibi daha sonraki müellifler, (Hz.) Peygamber'in sîretine dâir rivayetler için 
ona diğer kaynaklardan daha fazla borçludurlar. Taberî'nin, Zührî'nin adını içeren isnatları, (Hz.) 
Peygamber'in vefatından sonra İslâm'ın ilk 20 yılını anlatırken onun tanıklığına dayandığını 
göstermektedir. Kendi hocaları ve başlıca bilgi kaynakları Saîd b. Müseyyeb ve Urve b. Zübeyr,56 
Abdullah b. Sa’lebe ve Ubeydullah b. Abdullah b. Utbe idi57. 

Zührî’nin, hadisçilerin saflarında yer alan çeşitli hiziplere ve fırkalara karşı onların 
rivayet ettikleri meseleler hakkındaki tutumları, kat’iyet veya kesinlik iddiasıyla tespit edilemez. 
Onun malzemesi kayda geçirilmeden önce çeşitli ellerden geçmiş ve bu süreçte birbirini izleyen 
her aktarım aşaması hadislerini kendi tercihlerine göre şekillendirmiştir. Bununla birlikte, 

 
51 A. Guillaume, The Life of Muhammad, (Oxford, 1955), Giriş, XLIII vd. 
52 Abdu Braimah, A Reconstruction of the Lost Book Kitab al-Maghâzî of Mûsâ b. Uqba, (Kahire Amerikan Üniversitesi, Arapça 
Çalışmalar Merkezinde Yüksek Lisans Tezi (olarak hazırlanmıştır), 1968). 
53 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, (Kahire, H. 1351), VI, 302. 
54 Çağdaşı Mâlik b. Enes, onu kendi dönemlerinde Medine'deki tek yetkili hukukçu ve hadisçi olarak görüyordu. Bkz: İbn Sa'd, II/11, 
135; krş: Fuat Sezgin, Gescbicbte des Arabischen Schrifttums, Bd. I, (Leiden: E. J. Brill 1967), 280-83. 
55 İsfahânî, Egânî, IV, 48.  
56 İbn Sa’d, II, 11, 128-33, 135.  
57 J. Horovitz, Islamic Culture, (1928), 43-44. 



Murat Ağarı / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

125 

hayatına dâir bir iki ayrıntı bilinmektedir ki, bu da onun (Hz.) Ali soyuna karşı olumsuz bir tutum 
içinde olmadığını göstermektedir. Bir keresinde istemeden birinin ölümünden sorumlu 
olduğunda, vicdanı Ali b. Hüseyin tarafından teskin edilmişti58 ve bu teselliye duyduğu 
minnettarlık, hükümdar hâmisinin (royal patron) Kur'ân'da (Nûr: 11) ismi verilmeyen (Hz.) 
Ayşe’ye iftira atanın aslında (Hz.) Ali olduğunu kabul etmesi için onu zorlamaya çalıştığında 
gösterdiği inatçı kararlılıkta bir rol oynamış olabilir; zira Zührî bu kişinin Abdullah b. Übey 
olduğu görüşünde ısrar ettmiştir. Onun bilgi bütünlüğünü koruma ve Emevî baskısı ve etkisinden 
uzak kalma çabalarını gösteren anekdotlar, elinden çıkan kendi materyalinin tarafgir eğilimlerden 
nispeten uzak olduğunu göstermektedir59. 

Ya’kûbî'nin Zührî'ye yaptığı atıflar, çoğunlukla Vâkıdî tarafından aktarılan ve (Hz.) 
Peygamber'in sîretiyle ilgili olan hadisleri onun kaynaklığına dayanarak kullandığını 
göstermektedir. Bununla birlikte, Zührî'nin adının otoritesini ve prestijini çağrıştıran bir başka 
bildirim, Ya’kûbî'nin metninin daha sonraki bir bölümünde bulunmaktadır (II, 261). Halife 
Abdülmelik (M. 685-705), Abdullah b. Zübeyr'in orada kontrolü elinde tutması nedeniyle 
Suriyelilerin Mekke'ye hacca gitmesini engelleme politikasını, Zührî'nin kaynaklığıyla (Hz.) 
Peygamber'in Müslümanlar için Beytü’l-Makdis de dahil olmak üzere üç hac yerinin mübah 
olduğu yönündeki sözüne dayandırarak haklı çıkarmaktadır. Zührî'ye atfedilen bu rivayetin sahte 
olduğu haklı olarak ileri sürülmüştür (bkz: Bir önceki dipnotta yer alan kaynak); ancak yine de 
böyle bir atıf, Zührî'nin isminin sonraki âlimler arasında sadece (Hz.) Peygamber'in sîreti ile ilgili 
değil, aynı zamanda vefatından sonraki ilk 20-30 yılla ilgili hadisler için sahip olduğu muazzam 
prestij ve otoriteyi çok iyi göstermektedir. 

8. Abdülmelik b. Hişâm 

Ebû Muhammed Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyûb el-Himyerî el-Me'âfirî el-Basrî, İbn İshak'ın 
(Hz.) Peygamber biyografisinin tanınmış editörüdür. Hayatının büyük bir kısmını Kûfe’de 
geçirdikten sonra 218/60 yılında Fustat'ta vefat etmiştir60. Şöhreti büyük ölçüde Sîre’nin 
edisyonuna dayanmaktadır; ancak aynı zamanda başarılı bir filolog ve şecerecidir. En azından bir 
sonraki Müslüman otorite tarafından saygı görmüştür61. 

Ya’kûbî'nin ona atıfta bulunması, Taberî'nin aksine, İbn İshak'ın Sîre'sine yalnızca İbn 
İshak'ın öğrencisi Ziyad b. Abdullah el-Bekkâî tarafından kendisine aktarılan gözden geçirilmiş 
haliyle erişebildiğini göstermektedir. Bu sonuncusu, İbn Hişâm'ın Kûfe'de derslerini dinlediği 
hadisçilerden biriydi. Taberî'ninki gibi diğer tarihi eserlerde İbn İshak'ın kaynaklığına dayanılarak 
aktarılan hadislerle Sîre’nin elimize ulaşan metni karşılaştırıldığında, İbn Hişâm'ın edisyonunu 
hazırlama sürecinde yaptığı ekleme, çıkarma ve süslemelerin kapsamı hakkında bir fikir 
edinilebilir. İbn İshak'ın metninin zaten önemli olan (Hz.) Ali yanlısı havasına yaptığı katkı uzun 
zamandan beri bilinmektedir. Böylece Ya’kûbî, kullanmayı seçtiği ölçüde, (Hz.) Peygamber'in 
yaşadığı dönemde (Hz.) Ali'nin İslâm'ın ilk günlerindeki rolüne dâir daha belirgin ve olumlu bir 
imaj inşa etmek için sağlam bir temele sahip olmuştur. 

9. Bekkâî 

Ebû Muhammed Ziyâd b. Abdullah b. Tufeyl el-Âmirî el-Bekkâî, Ya’kûbî tarafından sadece İbn 
İshak ve İbn Hişâm arasındaki âracı-aktarıcı (intermediate-transmitter) rolünü belirtmek için 
zikredilmiştir. O 183/799 yılında orada vefat eden Kûfeli bir hadisçidir. 

İbn Hallikân62 bize onun İbn İshak'ın Sîre’sini ezbere bildiğini ve onun izniyle öğrettiğini 
bildirmektedir. Söylendiğine göre eserin tamamının en az iki nüshasını istinsah etmiş ve İbn 
Hişâm bu nüshalardan birini kendi neşri için kullanmıştır. İbn İshak'ın eserinden Taberî tarafından 
alıntılanan bölümler ise onun diğer iki öğrencisi olan Seleme b. Fadl el-Ebraş el-Ensârî ve Yûnus 
b. Bükeyr'in rivayetlerine dayanmaktadır. Bekkâî'nin bir hadisçi olarak doğruluk ve güvenilirlik 

 
58 Taberî, III, 2478; krş: İbn Sa’d, V, 158. 
59 A. A. Duri, “Al-Zuhri: A Study on the Beginnings of History Writing in Islam”, BSOAS (Bulletin of the School of Oriental and 
African Studies), XIX (1957), 10-11. 
60 İbn Hallikân, I, 521. 
61 Süyûtî, Bugyetü’l-Vuât, (Kahire: Se’âde Matbaası, H. 1326), 315.  
62 Çev: de Slane, I, 545. 



Ya’kûbî’nin Kaynakları ve Şiî Tarafgirliği Sorunu  
 

126 

konusundaki itibarı, Buhârî, Müslim ve Ahmed b. Hanbel tarafından kabul edilmesiyle sağlam 
bir şekilde tesis edilmiştir. 

10. İbn İshak 

Ebû Abdullah Muhammed b. İshak b. Yesâr el-Muttalibî, (Hz.) Peygamber'in hayatı ve 
seferleriyle ilgili hadislerin en önde gelen derleyicilerinden birisiydi. Onun Sîre'si, (Hz.) 
Peygamber'in sîretine dâir daha sonraki tüm rivayetlerin etrafında şekillendiği bir asıl örnek 
(matrix) haline gelmiştir. Yazar yaklaşık H. 85 yılında Medine'de doğmuş ve H. 150 yılında 
Bağdat'ta vefat etmiştir. 

İbn İshak'ın hocaları ve bilgi aldığı kişiler çoğunlukla ikinci nesil hadisçilerden 
oluşuyordu. Onun isnatları bir bakışta, aralarında Zührî, Abdullah b. Abbâs ve Âsım b. Ömer'in 
de bulunduğu en çok dayandığı kişileri göstermektedir. Muhammed b. Müslim b. Şihâb ez-Zührî, 
Kâsım b. Muhammed, Ebân b. Osman b. Affân ve (Hz.) Ali soyundan Muhammed b. Ali b. 
Hüseyin b. Ebî Tâlib'den 'işittiği' söylenmektedir63. İbn İshak'ın çağdaşları ve daha sonraki 
Müslüman kaynaklar arasındaki itibarı farklı şekillerde aktarılmıştır; öyle ki 14. yüzyılda yaşamış 
bir yazar64 İbn İshak'ın itibarını teyit etmek amacıyla lehte ve aleyhte tüm referansları bir araya 
getirmiştir. Karşı tarafta İbn İshak hakkında bazı olumsuz yorumlar vardır. (Ancak) bunlar 
kesinlikle onun zamanının en ünlü Medineli fakîhi Mâlik b. Enes ile olan kişisel rekabetinin bir 
sonucu gibi görünmektedir. Mâlik b. Enes'in İbn İshak'a yönelttiği suçlama onun Kaderî ve Şiî 
olduğu yönündedir; ancak bunun Sîre'den ziyade (Hz.) Peygamber'in sünneti üzerine kurulu fıkıh 
alanındaki görüş ayrılıklarına dayanması muhtemeldir. Bu nitelikteki hadisler Sîre'nin önemsiz 
bir bölümünü oluşturur65. 

Mâlik'in İbn İshak'a yönelttiği Kaderî ve Şiî eğilimli suçlamalarına, Yahudilerin 
kaynaklığına dayanan hadisleri naklettiği için deccal (antichrist) olduğu suçlaması da eşlik 
etmiştir. Bu iki önemli şahsiyet arasındaki söz konusu kişisel husumetin mirası, İbn İshak 
hakkında daha sonra yazılan biyografik kaynaklarda ortaya çıkmaktadır. İbnü'n-Nedîm (s. 136) 
onun Yahudilerin ve Hıristiyanların kaynaklığına dayanarak hadis rivayet ettiğini aktarır. Ancak 
genel olarak bakıldığında, İbn İshak'ın kaynaklığına ve güvenilirliği hakkında şüpheye yer 
bırakmayan bir hüküm söz konusudur. Tayâlisî, Nesâî, Ahmed b. Hanbel ve diğer bazı 
kaynakların onun sünen ve fıkıhla ilgili hadislerini, özellikle de bazen isnatları tam olmadığı için, 
kendi başlarına tam kaynak olarak görmedikleri gerçeğini kabul etmek için (bu şekilde) küçük bir 
nitelemeye izin verilebilir. 

Bununla birlikte, İbn İshak'ın Sîre'sinin, İbn Hişâm'ın elinde yeniden düzenlenmesinden 
önce bile önemli miktarda Hz. Ali soyundan malzeme içerdiğine şüphe yoktur66. (Hz.) Ali 
figürünü ve onun inanç adına yaptığı kahramanlıkları çevreleyen efsanevi hava, şüphesiz İbn 
Hişâm'ın editoryal dikkatiyle güçlendirilmiştir; fakat Medine'ye vardıktan sonra67 (Hz.) 
Muhammed ve (Hz.) Ali arasındaki kardeşlik bağı gibi hadislerin orijinal eserdeki (composition) 
varlığı, İbn İshak'ın (Hz.) Ali soyu ile ilgili hadislere karşı sempatik bir tutum sergilediğinin 
kanıtıdır. 

Ya'kubi daha sonra hem editörü hem de yazarı aracılığıyla (Hz.) Ali'nin erken İslâm'daki 
rolünü yüceltme ve (Hz.) Peygamber'le olan özel ilişkisini vurgulama yönünde belirgin bir şekilde 
yönlendirilmiş bir esere erişmiştir. (Hz.) Ali'nin selefine olan borçluluğu hem temel kaynakların 
ilk listesinde hem de belirli hadislerin kaynağı olarak onun adına yapılan periyodik atıflarda kabul 
edilmektedir. Ya’kûbî'nin İbn İshak'tan aldığı malzemenin büyük bir kısmı farkedilmeden 
rivayetine karışmıştır. Onun ismine yapılan özel atıflar, mevcut araştırma için özellikle önemli 
olmayan ifadelerle bağlantılı olarak ortaya çıkmaktadır. Ya’kûbî tarafından Ebü'l-Abbâs Seffah 
(M. 750-754) dönemindeki fakîhlerden biri olarak zikredilmektedir. 

 
63 Bağdâdî, Târihu Bağdâd, (Kahire: 1931), I, 214. 
64 Ebü’l-Feth Muhammed b. Seyyidünnâs el-Ya’merî el-Endelüsî.  
65 A. Guillaume, Giriş, XXXIV. 
66 Th. Nöldeke, “Zur tendenziosen Utgeschichte des Islams”, ZDMG (Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft), Bd. 
52, 29f.   
67 İbn Hişâm, III, 1434. 

https://menadoc.bibliothek.uni-halle.de/dmg/periodical/structure/2327


Murat Ağarı / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

127 

11. Ebû Hasan ez-Ziyâdî 

Ebû Hasan Hasan b. Osman ez-Ziyâdî, Ya’kûbî'nin beyan ettiği kaynaklar arasında, zaman 
açısından ona en yakın olanıydı. Onun H. 24268 ya da H. 243’te69 öldüğü bildirilmektedir. 

Kendisinden önceki birçok ünlü kaynak gibi o da Abbâsî merkezi ve taşra yönetiminde 
çeşitli resmî görevlerde bulunmuştur. İlk görevi H. 205 yılında üstlendiği Horasan ve Hulvan dağ 
bölgesi valiliğiydi70. Yaşamı boyunca kadılık yapmış, edebiyatçı ve şecereci olarak yüksek bir 
üne sahip olmuştur. H. 215 yılında İshak b. İbrahim tarafından Me’mûn'un Kur’ân'la ilgili talimat 
mektubunun okunması için bir araya getirilen önde gelen fukahâ grubunun bir üyesiydi71. 
Öncelikli ilgi alanlarına dâir bir gösterge ancak ona atfedilen ve çoğu şiir ve edebiyat (adab) ilgili 
olan eserlerin başlıklarından çıkarılabilir. Ayrıca genel bir tarih de yazmış olabilir72. 

12. İbnü’l-Münzir el-Kelbî 

Daha doğru bir ifadeyle, Ebü'l-Münzir Hişâm b. Muhammed b. Sâ'ib b. Bişr el-Kelbî klasik 
dönemin en ünlü Arap şecerecilerinden biriydi. Bir süre Bağdat'ta yaşamış ve H. 206 yılında vefat 
etmiştir. 

İbn Kuteybe'ye göre73, büyük dedesi Bişr, oğulları Sâ'ib, Ubeydullah ve Abdurrahman ile 
birlikte Cemel savaşında (Hz.) Ali'nin safında savaşmıştır. Babası da H. 146 yılında Kûfe'de vefat 
eden başarılı bir seçereci ve tefsir âlimiydi. İbnü'l-Kelbî, kendisine atfedilen yüz kırk küsur kitap 
ismine bakılırsa üretken bir yazardı74. Bunlar şecere, hem İslâmî dönem hem de İslâm öncesi 
tarih, coğrafya ve eski eserler gibi çok geniş bir konu yelpazesini kapsamaktaydı.  

Ya’kûbî'nin metnindeki tek bir nottan (II, s. 190) bu kaynağın, yazarın (Hz.) Ali'nin 
halifeliğine dâir rivayetinin bir kısmının kaynağı olduğu anlaşılmaktadır. İbnü'l-Kelbî'nin kendi 
Târih’i, bu bilgi için kendi yazıları arasında en muhtemel kaynak gibi görünmektedir. Söz konusu 
hadis Kelbî'ye Abdurrahman b. Hüseyin b. Süveyd kaynağı ile ulaşmış, o da bunu dedesinden 
almıştır. Ebû Mûsâ el-Eş'arî'nin meşhur tahkim kararından önce bir keresinde Fırat kıyısında nasıl 
yürüdüğünü ve o sırada herhangi bir anlaşmazlıkta hakemlik görevini asla kabul etmeyeceğine 
dâir yemin ettiğini açıklamaktadır. Bu rivayet, Eş'arî'yi (Hz.) Ali'ye ihanetinden dolayı gözden 
düşürmek için olaydan sonra yazılmış bir kehanet görünümündedir. 

13. Îsâ b. Yezîd b. De'b 

Ebü'l-Velîd Îsâ b. Yezîd b. Bekir b. De'b el-Leysî el-Medenî, Şeddahoğulları koluyla Kinâne 
Kabilesi’ne mensuptur75. "... Hicaz halkı" arasındaki en büyük edebî şahsiyetlerden biriydi76. 
Babası ve kardeşi de Arapların tarihi ve şairleri hakkındaki bilgileriyle hatırı sayılır bir üne 
sahiptiler. 

Bu kaynağın hayatı hakkında çok az şey bilinmektedir. Görünüşe göre kendisi saygın bir 
şairdi77 ve tarihi hadisler için sık sık bilgi veren bir kişi olarak alıntılanmış gibi görünmektedir. 
Taberî, çoğu halifeliğin ilk dönemleriyle ilgili olan çok sayıda rivayetin isnadında onu râvi olarak 
zikreder. Bunların büyük çoğunluğu onu çeşitli hadislerin ilk aktarıcısından sonra kaynak 
zincirinde ikinci sırada gösterir. En sık bilgi aldığı kişilerden biri Salih b. Keysân idi. Taberî ve 
Belâzürî'nin78 rivayetlerinde en çok değer verdiği şey, (Hz.) Ömer ve (Hz.) Osman'ın hilâfetleri 
hakkında onun kaynaklığında aktardığı bilgilerdi. Şüphesiz Ya’kûbî'nin bu iki halife hakkındaki 
rivayetleri için de önemli bir kaynaktı. 

 
68 Taberî, III, 1434.  
69 Fihrist, 160; krş: Sezgin, 316. 
70 Taberî, III, 1043. 
71 Aynı Eser, 1121. 
72 Târihu Bağdâd, I, 157. 
73 Ma’ârif, 266. 
74 Fihrist, 140. 
75 Ma’ârif, 267. 
76 Taberî, III, 589. 
77 Fihrist, 133. 
78 Kitâbü Ensâbü’l-Eşrâf, (ed: Goitein), (Kudüs, 1936), V, 2, 9, 85.  



Ya’kûbî’nin Kaynakları ve Şiî Tarafgirliği Sorunu  
 

128 

Taberî, Îsâ hakkındaki biyografik notlarında, onu konuşurken çok iffetli, ancak edebi 
üretimde üretken bir kişi olarak nitelendirir. Bu üretimin kalitesi önemli ölçüde değişmiş olabilir. 
Edebî ve şecereye dâir materyalleri kolaylıkla kabul görmüş gibi görünse de, bazı nakilciler onun 
tarihi rivayetlerinin güvenilirliği konusunda şüphe uyandırmış ve hatta bazıları onu hadis 
uydurmakla suçlamıştır. Halife Hâdî'nin büyük teveccühüne mazhar olmuş, zamanının başka 
hiçbir edebi şahsiyetine göstermediği takdir ve onuru ona göstermiştir. H. 171 yılındaki 
vefatından sonra soyu Basra'da yaşamıştır. 

14. Heysem b. Adî et-Tâî 

Ebû Abdurrahman Heysem b. Adî et-Tâî el-Buhtürî, H. 130 yılında Kûfe'de doğmuş ve H. 207 
veya 209 yılında vefat etmiştir. Bir süre babasının yerleştiği Vâsıt’ta yaşamıştır. Yaşamının bir 
noktasında gözden düşmüş ama daha sonra halife Mehdî, Hâdî ve Hârûnürreşîd’in güvenini 
kazanmıştır. Kendi soyundan gelenler Bağdat'ta ikamet etmiştir79. 

İbnü'n-Nedîm80 şiir, tarih ve şecereyle ilgili olarak yazarlığına atfedilen yaklaşık 50 eserin 
başlığını listeler. Hâricî olduğuna inanılıyordu ve bu konuda bir kitabın yanı sıra Hasan b. Ali'nin 
biyografisini ve vefatını anlatan bir kitap yazmıştır. 

Heysem, Ebû Mihnef ve Medâ'inî ile birlikte Irak tarih ekolünün bir temsilcisiydi. Eserleri 
tarih yazımının biçimsel yönlerine esnek bir yaklaşım sergiler; kimi zaman tarihi anlatım biçimini 
(haber), kimi zaman da yıllık biçimini (annalistic) benimser. İlgi alanları son derece çeşitlidir ve 
ayrı bir monografi yazmak için, örneğin Halifelerin Mühür Yazıtları gibi, uzmanlık konuları 
seçmiştir.  

Görünüşe göre bu kaynak başlıca tarihçiler tarafından iyi karşılanmıştır. Zira hemen hepsi 
tarafından bolca alıntılanmıştır. Genellikle hadisleri doğrudan kendi yazılarından alınmıştır; 
ancak bazen Taberî ve Belâzürî tarafından aracı bir râvi vasıtasıyla alıntılanma da olmuştur. En 
sık bilgi aldığı kişi, Ya’kûbî'nin Heysem'den aldığı rivayetlerin kaynağı olarak özellikle belirttiği 
Abdullah b. Ayyâş'tır. Diğer râvileri arasında Mücâlid b. Saîd ve Avâne öne çıkmaktadır. 
Heysem'in rivayetlerinin büyük çoğunluğu tek bir râviden alınmış olup Emevî ve Abbâsî 
halifeliklerinin ilk dönemlerine aittir. Çok sayıda rivayet de onun tek kaynağına dayanmaktadır. 
Taberî'nin kendi kaynağına dayanarak bildirdiği rivayetlerin en geç olanı H. 169 tarihlidir. 

Bu gözlemlerden hareketle, Heysem b. Adî'nin, Ya’kûbî'nin Emevîler ve erken dönem 
Abbâsîler hakkındaki rivayetleri için önemli bir kaynak olduğu varsayılabilir. Bu bakımdan o, 
Taberî, Belâzürî ve daha az ölçüde Dîneverî ile aynı çizgiyi takip etmektedir. 

15. Abdullah b. Ayyâş81 el-Hemdânî 

Bu kaynak, sakalının kıllarını yolduğu için mantuf (yolunan) lakabıyla isimlendirilmişti82. 
Vefatına dâir kesin bir tarih bilinmemektedir; ancak Mehdî ya da Hâdî döneminde olduğu tahmin 
edilebilir. 

Abdullah'ın rivayetleri (traditions) çoğunlukla kendisinden kaynaklıdır. Görünüşe göre 
Abbâsî halifesi Mansûr'la yakın ilişkiler içindeydi ve onun meclisinin düzenli bir üyesiydi83. 
Oldukça Abbâsî yanlısı ya da daha doğrusu Emevî karşıtıydı. Taberî'nin aktardığı bir rivayete 
(III. 51) bakılırsa Abdullah, yerine geçtikten sonra Ebü'l-Abbâs'ın yanına gitmiş ve insanları 
“…el-Cezîre'nin eşeği, hizmetçi bir kadının aşağılık oğlundan” (muhtemelen son Emevî halifesi 
2. Mervan’ı M. 744-49 kastediyor) kurtardığı ve yerine “... (Hz.) Peygamber'in baba tarafından 
amcasının (Abbâs) oğlunu” getirdiği için Allah'a şükretmiştir. Taberî'nin (III. 331) Abdullah'ın 
Mansûr'la konuşmasına dâir aktardığı bir başka anekdot, onun (Hz.) Ali'ye karşı olumlu bir eğilim 
içinde olabileceğini düşündürmektedir. 

 
79 Ma’ârif, 267. 
80 Fihrist, 145-46. 
81 Bu isim M. Th. Houtsma'nın Ya'kûbî'nin metnini neşrinde (Leiden: E. J. Brill, 1883, II, 4) yanlışlıkla “Abbâs” olarak yazılmış ve 
bu hata son Dâru Sadr-Dâru Beyrut baskısında tekrarlanmıştır (II, 6). 
82 Ma’ârif, 267. 
83 Aynı Eser; krş: Taberî, III; 435. 



Murat Ağarı / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

129 

Abdullah'ın rivayetlerinin çoğu Heysem b. Adî tarafından aktarılmıştır; ancak Taberî (II. 
723; III. 331) ve Belâzürî (s. 255) tarafından aktarılan birkaç rivayetin isnadı, Ebû Mihnef gibi 
diğer önde gelen tarihçi ve hadisçilerin de onun bazı materyallerini muhafaza ettiklerini 
göstermektedir. Normalde Abdullah kendi adına aktarılan bilgiler için nihâî kaynaktır; ancak 
sadece önceki menşelerden kaynaklanan bilgileri aktardığı birkaç rivayet kaydedilmiştir. 

16. Muhammed b. Kesîr el-Kureşî 

Kur’ân konusunda Kûfeli bir otorite olan Muhammed, Muhammed b. Sâib el-Kelbî'nin (ö. H. 
146) halefidir. Bu âlimlerin her ikisi de Kur’ân tefsirleri yazmış ve bilgilerinin çoğunu Ebû Salih'e 
dayandırmışlardır. Ya’kûbî (II. s. 33), Kur’ân ve onun (Hz.) Peygamber'e aktarımı hakkında 
verdiği bilgiler için onu başlıca kaynağı haline getirir. Onun kaynağıyla ilgili olarak kabul ettiği 
tek rivayet, Kur’ân'ın bölüm bölüm değil, küçük parçalar halinde indirildiği yönündedir. Ayrıca 
Ya’kûbî (II, s. 443) bize onun Emîn (M. 809-813) döneminde parladığını belirtmektedir. 

17. Ebû Sâlih 

Ebû Salih (el-Fezârî olarak anılır) Ali b. Ebi Talib'in kız kardeşi Ümmü Hânî bnt. Ebî Tâlib’in 
hizmetlisi idi. Muhtemelen Kur’ân tefsiri konusundaki derin bilgisinden dolayı sâhibü't-tefsir 
olarak anılırdı. Ancak Kur’ân'ı gözüyle okuyamadığı bildirilmektedir84. İsminin geçtiği râvi 
zincirleri, en sık muhatabının İbn Abbâs olduğunu85 ve onun kaynaklığından haber verenler 
arasında Muhammed b. Sâib el-Kelbî'nin de bulunduğunu göstermektedir86. Ayrıca Ebû Tâlib 
ailesinin geçmişi ve şeceresi konusunda da otorite olarak kabul edilmiştir87. 

18. Muhammed b. Sâib el-Kelbî 

Ebü'n-Nadr Muhammed b. Sâib b. Bişr el-Kelbî, yukarıda bahsedilen ve H. 146 yılında ölen 
Hişâm el-Kelbî'nin babasıdır. Kûfe'de ikamet ediyordu ve Abdurrahman b. Muhammed el-Eş'as'ın 
isyanında yer aldı. Ayrıca H. 82 yılında Deyrü’l-Cemâcim Savaşı’nda da onun tarafında 
savaşmıştır. Kendisinden sonra gelen oğlu gibi o da şecere ve Arap kabilelerinin geçmişi 
konusunda bir kaynak olarak ünlüydü. Fihrist'te (s. 139) Süleyman b. Ali tarafından Kur’ân 
öğretmesi için Kûfe'den Basra'ya getirildiği ve bir görüş ayrılığının onu kendi tefsirini yazmaya 
yönelttiğine dâir bir anekdot anlatılır. İbn İshak, Sîre’de Kur’ân hakkındaki rivayetleri için ondan 
alıntı yapmaz. Ancak hem Taberî hem de Belâzürî Emevî dönemiyle ilgili rivayetlerde ondan 
oldukça geniş bir şekilde alıntı yapmıştır. İbn İshak, (halife) Abbâs'ı olumsuz bir şekilde gösteren 
ve bu nedenle İbn Hişâm tarafından Sîre’nin baskısında çıkarılan bir rivayeti onun kaynağından 
kullanmıştır. Bu rivayet Taberî'den (I, 1344) yeniden alınmıştır. Bu isnad, Kelbî'den, yani Ebû 
Salih'ten İbn Abbâs'tan gelen rivayetler için en sık kullanılan kaynak tertibini sergilemektedir. 
Ya’kûbî'nin Kur’ân'ın parça parça indirildiği ifadesi için aktardığı tam da bu tertiptir. Bu bilgi 
muhtemelen Kelbî tarafından Kur’ân'ın bölünmesi üzerine yazıldığı iddia edilen bir kitaptan 
(Kitâbü Taksîmü’l-Kur’ân) alınmıştır. Ya’kûbî onu Mansûr dönemindeki fukahâ arasına dahil 
eder. 

19. Ali b. Muhammed b. Abdullah b. Ebî Seyf el-Medâinî 

Ebü'l-Hasan el-Medâinî, Kureyşli Şems b. Abdümenaf ailesinin azatlısıydı. H. 135'te doğmuş ve 
H. 215'te ya da başka bir rivayete göre H. 225'te vefat etmiştir. Edebî faaliyetleri geniş bir konu 
yelpazesini kapsamakta, İbnü'n-Nedîm tarafından kendisine 239 eser atfedilmektedir (s. 147-
162). Bunlar (Hz.) Peygamber tarihi, Kureyş tarihi ve şeceresi, halifeler tarihi, belirli olayların 
anlatımları, fetihler tarihi ve çeşitli şairlerin anlatımları gibi daha genel kategoriler altında 
toplanmıştır. Fihrist, onun en kapsamlı tarih çalışmasının Mu'tasım dönemine kadar gelen Kitâbü 
Ahbârü’l-Hulefâʾi’l-Kebîr olduğunu belirtir. 

Neredeyse tüm sonraki hilâfet tarihçileri büyük ölçüde Medâinî'nin eserine itimat 
ediyorlardı. Belâzürî ve Yâkût onu kendi eserleri için birincil kaynak olarak kullanmışlardır. 
Taberî de özellikle halife Hişâm'ın saltanatının sonu ve Velîd'in saltanatının başlangıcı için onun 

 
84 Ma’ârif, 242. 
85 İbn Sa’d, I/1, 28. 
86 Nasr b. Müzâhim, Vak’ati Sıffîn, 367. 
87 İsfahânî, Mekâtilü’t-Tâlibiyyîn, (ed: Ahmed Sagir), (Kahire, 1368/19-49), 7.   



Ya’kûbî’nin Kaynakları ve Şiî Tarafgirliği Sorunu  
 

130 

malzemesinden geniş ölçüde yararlanmıştır. Ebû Mihnef'in yanında, Medâinî onun halifelik tarihi 
için ana kaynağı gibi görünmektedir. Taberî, Belâzürî ve Müberred gibi onun Kitâbü'l-
Havâric'inden yararlanmıştır. 

Ya'kûbî de, ilk kaynak açıklaması dışında onun kaynaklığına atıfta bulunmamasına 
rağmen, Medâinîye büyük ölçüde borçlu durumdadır. Medâinî, genel hilâfet tarihinin yanı sıra, 
erken döneme ait belirli olaylar hakkında monografiler de yazmıştır. Bunların Ya’kûbî tarafından, 
özellikle (Hz.) Ali'nin hilâfetini anlatırken kullanıldığı tahmin edilebilir; örneğin Kitabü’n-
Nehrevân ve Kitâbü’l-Cemel gibi. Bu müstakil eserlerden biri olan Kitâbü Hutabü Ali (aleyhi's-
selam) ve Kutubihi ila Ummâlihi'nin başlığındaki ifadeden, Ya’kûbî'nin (Hz.) Ali'nin hilâfeti 
hakkındaki tartışmasının ikinci yarısının kaynağının bu eser olduğu sonucuna varmak 
kaçınılmazdır. 

20. Ebû Ma'şer el-Medenî 

Ebû Ma'şer Necîh b. Abdirrahmân el-Medenî es-Sindi88 Yemen'de doğdu, Medine'de Mahzûmî 
bir ailenin hizmetlisiydi. Mehdî döneminde (M. 775-785) özgürlüğüne kavuştu. (Hz.) 
Muhammed'in sözleri ve eylemlerinin yanı sıra genel olarak siyer hakkında kapsamlı bilgiye sahip 
ünlü bir hadisçiydi. Bir megâzî kitabı89 yazdığı söylenmektedir ki, muhtemelen Vâkıdî tarafından 
aynı isimli kendi eseri için istişare edilmiştir. H. 170 yılında Bağdat'ta vefat etmiştir90. 

Ebû Ma'şer, İbn İshak ile Vâkıdî arasında (Hz.) Peygamber biyografisinin ara aşamasını 
temsil etmektedir. Halife Mansûr'un eşi Ümmü Mûsâ bnt. Mansûr el-Himyeriyye'nin emriyle 
Bağdat'a getirilmiş ve kendisine 1.000 dinar maaş bağlanmıştı. Bu koşullar altında Ebû Ma'şer'in, 
hanedanın ceddi olan (Hz.) Peygamber'in amcası Abbâs'ın aleyhine bilgi yaymış olması pek 
muhtemel değildir. Aynı şekilde, Ebû Ma'şer'in eserinde (Hz.) Ali soyu ve Emevîler için herhangi 
bir açık eğilimin engelleneceği tahmin edilebilir. 

Ebû Ma'şer'in hocaları ve râvileri, Vâkıdî'de adının çok miktarda zikredilmesiyle 
belirtilmemiştir. Taberî ve İbn Sa'd'daki isnatların sağladığı kanıtlar, onun başlıca üç râvisinin 
Mûsâ b. Yesâr (İbn İshak'ın amcası), İbn Ömer'in hizmetlisi Nâfi’ ve İbn İshak tarafından 
güvenilir bir kaynak olarak kabul edilmeyen Şurahbil b. Sa'd (ö. H. 123) olduğunu 
göstermektedir. İbn Sa'd ve Vâkıdî'de Ebû Ma'şer'in ismine yapılan çok sayıda atıftan, onun hâkim 
olduğu alanın (Hz.) Muhammed'in seferleri ve ashabının biyografileri olduğu anlaşılmaktadır. 
Ya’kûbî'nin (Hz.) Peygamber'in seferleri hakkındaki anlatımına Vâkıdî aracılığıyla yaptığı katkı 
bir yana, Ya’kûbî'nin (Hz.) Peygamber'in vaazları ve sözleri hakkındaki bölümünün (II, s. 89-
108) büyük ölçüde Ebû Ma'şer'e dayanması muhtemeldir. Bu, kaynaklara ilişkin açıklamasında 
söz konusu kaynağa ayrı bir atıfta bulunmasının tek gerekçesi olabilir. 

21. Harezmî 

Ebû Abdullah Muhammed b. Mûsâ el-Müneccim el-Harezmî, Ya’kûbî'nin astrolojik verileri için 
kullandığı iki kaynaktan birisidir. Fars kökenlidir ve Taberî (III, s. 1363) tarafından el-Mecûsî 
olarak adlandırılır. Me’mûn'un saltanatı sırasında bir süre saray astronomu statüsüne sahip 
olmuştur. H. 220-230 yılları arasında vefat ettiği bildirilmektedir. 

Harezmî, astronomi ve astrolojinin yanı sıra, Taberî ve Mes'ûdî tarafından alıntılanan bir 
kitapta tarihle91 ilgilenmiş ve ayrıca bir coğrafya yazmıştır92. Ya’kûbî'nin kendi eseri için onun 
tarihi materyallerinden herhangi birini kullanıp kullanmadığı son derece şüphelidir. Metinde ona 
sadece erken dönem Müslüman tarihindeki dört olay için verdiği astrolojik görünümler 
(configurations) için özel olarak atıfta bulunulmuştur. (Hz.) Muhammed'in doğumu (II, s. 7), 
peygamber olarak görevlendirilmesi (II, s. 22), vefatı (II, s. 113) ve torunu (Hz.) Hüseyin'in vefatı 
(II, s. 245). 

 
88 Bu lakabın kökeni için bkz: E. Sachau, İbn Sa’d, III, 1, Einleitung XXV. 
89 Fihrist, 136; krş: Sezgin, 291-2. 
90 Ma’ârif, 235. 
91 Fihrist, 383. 
92 Kitâbü Sûretü’l-Arz, (ed: H. Von Mzik), (Leipzig, 1926). 



Murat Ağarı / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

131 

22. Mâşallah el-Hâsib 

Mâşallah el-Hâsib el-Müneccim, Emevîlerin son dönemlerinde ve Abbâsîlerin erken 
dönemlerinde yaşamış bir başka ünlü astrologdur. İbnü'n-Nedîm'e göre93 asıl adı Mişa olan bir 
Eserî’nin oğlu olan bir Yahudi'ydi. Me’mûn döneminde, 200/815 yılında vefat ettiği söylenir. 

Mâşallah, Nevbahtî ile birlikte, Mansûr'un Bağdat'ı kurması için gün ve saat olarak en 
uygun zamanı tespit etmek için yıldız falı bakan müneccimlerden biriydi. Fihrist'te ona atfedilen 
bir düzine kadar eser, çoğunlukla astroloji ve astronominin çeşitli yönleriyle ilgilidir. Ya’kûbî'nin 
amaçları doğrultusunda, (Hz.) Muhammed'in peygamber olarak görevlendirilmesi ve vefatı 
vesilesiyle alınan astrolojik okumalar için Harezmî'ye alternatif bir kaynak olarak kullanılmıştır. 

Yukarıda adı geçen kaynaklara ek olarak Ya’kûbî, anlatısının çeşitli yerlerinde bahsettiği 
başkaları tarafından aktarılan rivayetleri de kullanmıştır. Bunlardan biri, Kur’ân konusunda 
tanınmış bir otorite ve H. 32 ya da 33 yılında Medine'de vefat eden (Hz.) Peygamber'in yakın 
arkadaşı İbn Mes'ûd'dur94. O ve (Hz.) Ali, erken dönem İslâm fıkhının Irak ekolünün, özellikle de 
Kur’ân'a dayalı fıkıh doktrininin isimsiz kaynakları olarak ünlenmişlerdir95. Basralıların aksine 
Kûfelilerin kaynağıydı. İbn Mes’ûd'un erken dönem biyografik anlatılarından biri onun Mekke'de 
Kur’ân'ı yayan ilk kişi olduğunu bildirir96. İbn Sa'd ve Taberî'deki pek çok rivayette onun adı, 
Kur’ân'ın (Hz.) Peygamber'e indirilmesiyle ilgili bilgilerin nihâî kaynağı olarak sık sık 
geçmektedir. Bu tür rivayetlerde onun adı Ya’kûbî tarafından anılmıştır (Örneğin II, s. 43). 

Ya’kûbî'nin metninde atıfta bulunduğu bir diğer râvi Muhammed b. Ali b. Süleyman en-
Nevfelî'dir. Görünüşe göre bu kaynak, dedesi Abbâsî halifesi Ebü'l-Abbâs'ın sırdaşı olan, 
Ya’kûbî'nin kendi zamanında önde gelen bir Hâşimî şahsiyetiydi. Cetleri vasıtasıyla Hâşimî ailesi 
ile ilgili rivayetlerin koruyucusuydu ve bunların bir kısmını Ya’kûbî'ye sözlü olarak iletmişti97. 
İsmi, Hâşimî ve (Hz.) Ali soyu aile tarihi hakkında bilgi veren rivayetlerin isnatlarında 
geçmektedir98. Mes’ûdi'nin tanıklığı doğruysa, bu aile rivayetlerini somut hale getiren 
Kitâbü’lAhbâr adlı bir kitap yazmıştır99. Ancak bu kaynağın erken dönem Şiî ricâl kitaplarının 
hiçbirine dahil edilmeye layık görülmemiş olması önemlidir. Ya’kûbî'nin (Hz.) Ali soyu ve 
Hâşimî rivayetleri için atıfta bulunduğu bir diğer kaynak Ebû Abdullah Fadl b. Abdurrahman el-
Hâşimî'dir (II, s. 27).100 

Ya’kûbî'nin (Hz.) Ali'nin mektupları ve çeşitli valileriyle yaptığı anlaşmalarla ilgili 
anlatımının bir kısmının kaynağına dâir kanıt, yazar tarafından 200. sayfada verilmiştir. (Hz.) 
Ali'nin Câriye b. Kudâme'yi diplomatik bir görevle görevlendirmesi ve bu vesileyle ona verdiği 
talimatlar Ya’kûbî'ye aşağıdaki kaynaktan ulaşmıştır: Gıyas, Fıtr b. Halîfe'den, o da belgeyi bizzat 
okuyan Ebû Hâlid el-Vâlibî'den. Bu râvilerden ilki Houtsma tarafından geçici olarak Tûsî'nin Şiî 
yazarlar listesinde (s. 149) adı geçen Gıyas b. İbrahim olarak tanımlanmıştır. İkincisi, İbn 
Kuteybe'ye göre (s. 301) (Hz.) Ali'nin kariyeriyle ilgili çeşitli rivayetlerin isnatlarında adı geçen 
açık bir Şiî destekçisiydi101. Dolayısıyla Ya’kûbî'nin sadece (Hz.) Ali soyundan gelen 
kaynaklardan değil, aynı zamanda Ya’kûbî'nin dönemiyle aşağı yukarı çağdaş olan yazarlar 
tarafından Şiî oldukları bilinen ya da bildirilen kişilerden de yararlandığı açıktır. 

Ya’kûbî'nin hangi kaynaktan ya da hangi râvi zinciriyle geldiğini belirtmeksizin 
doğrudan alıntı yaptığı bir diğer erken dönem kaynağı Kümeyl b. Ziyâd'dır (II, s. 205-06), (Hz.) 
Osman'dan o şehirdeki valisi Saîd b. el-Âs'ın görevden alınmasını talep etmek için gelen Kûfe 
heyetinin bir üyesiydi. Aslen Yemenli olan Kümeyl, (Hz.) Ali'nin bilinen bir taraftarı ve 
yoldaşıydı. 

 
93 Fihrist, 382. 
94 E. Sachau, İbn Sa’d, III, 1, Einleitung XV. 
95 J. Schacht, The Origins ofMuhammadan Jurisprudence, 2. Bsk., (Oxford 1953), 31. 
96 İbn Sa'd, III/l, 107. 
97 Târih, II, 361. Bir kâtibin bu ismin ilk iki unsurunu değiştirdiği tahmin edilebilir. Genellikle Ali b. Muhammed vs. olarak geçer. 
Sonraki iki dipnotta alıntılanan metinler ile karşılaştırınız. 
98 İsfahânî, Mekâtil, 465. 
99 Mürûc, V, 4.  
100 Krş: İsfahânî, Mekâtil, 205. 
101 Aynı Eser, 31; Nasr b. Müzâhim, Vak’ati Sıffîn, 242; İbn Sa’d, V, 392; krş: Ricâlü’t-Tûsî, 273. 



Ya’kûbî’nin Kaynakları ve Şiî Tarafgirliği Sorunu  
 

132 

Me’mûn'un saltanatıyla ilgili olaylar hakkında doğrudan bilgi veren kişi Ahmed b. 
Abdurrahman el-Kelbî'dir (II, s. 438) Ya’kûbî, çeşitli (Hz.) Ali soyundan olanların yaşamları ve 
ölümleri hakkındaki anlatımında da onların doğrudan kaynaklıklarına dayanan bilgiler aktarır. 

Bireysel rivayetlere iliştirilen bu birkaç özel isim dışında, Ya’kûbî rivayetlerinin hangi 
bölümlerinin hangi kaynaklardan geldiğini belirtmez. Bunun yerine, metninin gövdesinde yeni 
bir rivayetin nerede başladığını belirtmek için daha kısaltılmış ve kişisel olmayan bir yöntem 
benimser.  

Bu yöntem, bağımsız bir kaynağa dayanan yeni ve ayrı bir rivayeti tanıtmak ya da aynı 
konudaki alternatif ve değişken rivayetlerden bahsetmek için yarım düzine kadar kısa deyimin ya 
da tek bir kelimenin, kullanılmasından ibarettir. Bunların en göze çarpanları şunlardır: Kâle (veya 
ravé) ba’duhum, kâle ba’du’l-hukemâ, kâle âhirûn veya sadece kâle. Bunlardan daha sık 
rastlananlar ise kişisel olmayan edilgen deyimler şeklindeki ve-kîle ile ve-yükâlü’dür. 

Bu ifadelerin çeşitliliği ve sıklığı, Ya’kûbî'nin eserini yazarken kullandığı kaynaklardaki 
geniş farklılıkları ve açık çelişkileri zımnen kabul ettiği şeklinde anlaşılabilir. Bununla birlikte, 
bu delil çatışmasıyla başa çıkma ve genel bir eleştiri ve kabul edilebilirlik ilkesini yükseltme 
girişiminin açık bir göstergesi bulunmaktadır. Bu pasajın metni daha önce yukarıda aktarılmıştır. 
(Hz.) Peygamber'in babası Abdullah'ın vefat tarihi konusuna atıfta bulunurken Ya’kûbî'nin söz 
konusu noktada âlimlerin ve hadisçilerin çoğunluğunun icmasıyla örtüşen rivayeti tercih ettiğini 
dile getirdiği görülmektedir. Bu tek örnek dışında, yazarın bir rivayeti diğerine tercih etmek için 
kullandığı tercih kriterleri ifşa edilmemiştir. (Tarih) metninin ikinci cildine yazdığı giriş, yazarın 
öncelikle kaynaklarındaki farklılıkları ve tutarsızlıkları uzlaştırarak pürüzsüz ve özet bir anlatı 
sunmakla ilgilendiğini açıkça ortaya koymaktadır. 

Genel olarak Ya’kûbî'nin kaynakları sahihlik ve kapsamlılık açısından Belâzürî ve 
Taberi'ninkilerle karşılaştırılabilir. Onun en çok tercih ettiği kaynaklar arasında hem Irak hem de 
Hicaz tarih geleneği ekollerinin temsilcileri bulunmaktadır. Bu seleflerden bazıları zaten kendi 
eserlerini yazarken (Hz.) Ali soyuyla ilgili malzemesini tercih etme eğilimindeydi. Buna ek 
olarak, Ya’kûbî'nin eserinin (Hz.) Ali yanlısı tonundaki önemli bir artışın, başta Ca’fer b. 
Muhammed olmak üzere önde gelen (Hz.) Ali soyundan olanların ve onların taraftarlarının 
kaynaklığına atfedilen bilgilere geniş ölçüde güvenmesine bağlanabileceği açıktır. 

Mâşallah ve İbn Hişâm dışında, Taberî'nin Tarih’i, Yakubî'nin ismini verdiği kaynakların 
her biri tarafından aktarılan bilgileri kullanmaktadır. Ancak Ya’kûbî'nin İshak b. Süleyman, 
Ebü'l-Bahterî ve Ca'fer b. Muhammed'den gelen rivayetleri daha fazla kullandığı ve bunlara 
orantılı olarak daha fazla yer verdiği açıktır. Taberî'ye kıyasla kitabının kapsamı açısından daha 
az malzeme kullanmıştır. Üstelik, onun anlatısı Taberî'nin (Hz.) Ali ve soyu için kullandığı Ebû 
Mihnef (ki Tûsî'nin Fihrist'ine dahil edilecek kadar Şiî taraftarı olarak görülmüştür. s. 155) gibi 
diğer kaynaklardaki rivayetleri içermez ve ortak kaynaklardan hareketle, Ya’kûbî'nin stratejik bir 
düzenleme yaptığı ve (Hz.) Ali soyu için olumlu bir muamele ile uyumlu olmayan pek çok 
malzemeyi çıkardığı varsayılabilir. Ya’kûbî'nin kendi kaynaklarında yer alan malzemeyi stratejik 
olarak ihmal ettiğine dâir hususi örnekler için, bir yandan anlatısının belirli bölümlerinin bu 
mevcut kaynaklardan bazılarıyla, diğer yandan da kabaca çağdaş eserlerin anlatımlarının 
sağladığı kanıtlarla ayrıntılı bir karşılaştırma yapılması gerekecektir. 

 

Ya’kûbî’nin Kaynaklarındaki Geçici Çıkarmalar 

250-320 200-270 150-220 100-170 50-120 
Ya’kûbî     
  İshak b. Süleyman   
  Ebü’l-Bahterî   
   Ca’fer b. 

Muhammed 
 

  Ebân b. Osman   



Murat Ağarı / Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi S. 4 // e-ISSN 3061-9777  
 

133 

  Vâkıdî   
   Mûsâ b. Ukbe  
    Zührî 
  İbn Hişâm   
   Ziyâd el-Bekkâî  
   Muhammed b. 

İshak 
 

 Ebû Hasan el-
Ziyâdî 

   

  Ebü’l-Münzir el-
Kelbî 

  

   Îsâ b. Yezid b. De’b  
  Heysem b. Adî   
   Abdullah b. Ayyâş  
  Muhammed b. 

Kesîr 
  

    Ebû Sâlih 
   Muhammed b. Sâib  
  Medâinî   
   Ebû Ma’şer  
  Hârizmî   
  Mâşallah   

 

 



 
MÜELLİF DERGİSİ YAYIN İLKELERİ 

 

Yazım Kuralları Esasları 

1. Yazım dili Türkçedir. Ancak İngilizce ve Arapça yazılmış çalışmalar da yayınlanabilir. 

2. Dergiye gönderilen yazıların yazım ve noktalamasında ve kısaltmalarda TDK İmlâ 
Kılavuzu’nun en son baskısı esas alınır. Gönderilen yazılar dil ve anlatım açısından bilimsel 
ölçülere uygun, açık ve anlaşılır olmalıdır.  

2. Yayınlanmak üzere gönderilen yazılar, özet- abstract ve kaynakça dâhil yaklaşık 20 sayfayı 
geçmemelidir.  

3. Makalenin başlangıç kısmında, Türkçe ve İngilizce olarak hazırlanmış makale başlıklarını da 
içeren 250 kelimeyi aşmayan özet ile Türkçe ve İngilizce en az beş anahtar kelime bulunmalıdır. 
Türkçe makalelerin sonuna ise 500-600 kelimelik “Extended Abstract” başlığı altında uzun 
ingilizce özet eklenmelidir.  

4. Dipnotlar metin içinde ve sayfa altında numaralandırılarak verilmelidir. 

5. Yazı karakteri Times New Roman, 11 punto, satırlar tek aralıklı, dipnotlar 8 punto ve tek 
aralıklı yazılmalıdır. 

6. Ana başlık ve alt başlıkların tamamı “bold”/ koyu karakterde olmalıdır. 

7. APA atıf sistemi de kullanılabilir. 

Sayfa Düzeni Esasları  

1. Sayfa düzeni normal, sayfa yapısı üstten 3 cm, alttan 3 cm, sol 3 cm, sağ 3 cm şeklinde 
olmalıdır. 

2. Alt başlıklar kendisinden önce gelen başlıkla aynı hizada olmalıdır. 

3. Alt başlıklarda numaralandırma yapılacaksa 1.1. Şeklinde numaralandırma yapılmalı veya 
Sadece kelimelerin ilk harfleri büyük olacak şekilde “bold” olarak verilmelidir. 

DİPNOT YAZIM ESASLARI 

1 Atıfta bulunulan kaynağın tam künyesi verilecektir, atıfta bulunulmamış eserler 
kaynakçada gösterilemez. 

2 Aynı kaynağa yapılan atıflarda kitaplar için, a.g.e., makaleler için “a.g.m.”, tezler için 
“a.g.t.”, şeklinde verilmelidir. 

KİTAP 

Osman Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye Siyasî Tarih Alp Arslan’dan Osman Gazi’ye 
(1071-1328), Boğaziçi Yay., İstanbul 1998, s.100. 

MAKALE 

Murat Ağarı, “İslâm Coğrafyacılarında Yedi İklim Anlayışı”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, C. 47, S. II, (2006), s. 157-176. 

ANSİKLOPEDİ MADDESİ 

Münir Aktepe, “Abdülhamid I”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA), C. I, Türkiye 
Diyanet Vakfı Yay., İstanbul 1988, s. 215. 

 



Müellif Dergisi Yayın İlkeleri  
 

135 

TEZLER 

Barış Sarıköse, “Osmanlı Döneminde Sille”, (Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Yakınçağ Tarihi Ana Bilim Dalı Basılmamış Doktora Tezi), Konya 2009. 

İNTERNET 

İnternet kaynaklarında www.meb.gov.tr. (Erişim Tarihi: 15.06.2024) şeklinde erişim tarihi 
olmalıdır. 

ARŞİV BELGELERİ 

1.Arşiv adı, Fon adı ve kodu, Dosya numarası ya da klasör numarası, Gömlek numarası, varsa 

belge numarası ya da fihrist numarası genel kısaltmalara uygun şekilde verilmelidir. BOA, 
DH.MKT., D:512, G:72. BCA, 30-11-1-0-54-10-6. 

2. Belge ve defterler için kısaltma verilebilir. Kastamonu Şer’iye Sicili (KŞS). 

KAYNAKÇA 

1. Önce Arşiv belgeleri alfabetik sıraya göre verilecek varsa ardından yazma eserler 
verilecektir. 

2. Diğer telif eserler kitap, makale, ansiklopedi maddesi, bildiri ve tezler, soyadlarına göre 
alfabetik olarak verilecek. 

3. Makale, ansiklopedi maddesi, bildiri, kitap bölümlerinin ilk ve son sayfaları s. 155-200. 
şeklinde verilecektir. 

Kaynakçada Eserlerin Gösterilmesi 

Kitap 

Atalar, Münir, Osmanlı Devleti’nde Surre-i Hümâyûn ve Surre Alayları, Diyanet İşleri Yay., 
Ankara 2015. 

Makale 

Kurşun, Zekeriya, “Hac ve İktidar: Haremeyn’de Erken Dönem Osmanlı İmar Faaliyetleri”, Fatih 
Sultan Mehmet İlmî Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, S.9, (2017), s. 281-311. 

Ansiklopedi Maddesi 

Buzpınar, Şit Tufan, “Surre”, DİA, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., C. 37, İstanbul 2009, s. 567-569. 

Kısaltmalar, Tablo, Şekil ve Grafikler 

1. Kısaltmalarda yaygın kısaltmalara yer verilmelidir. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (DİA), Cumhurbaşkanlığı Arşiv Başkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA), 
Cumhurbaşkanlığı Arşiv Başkanlığı Cumhuriyet Arşivi (BCA). 

2. Metin içinde veya ekler kısmında verilecek olan, tablo, şekil, harita ve grafiklere numara 
verilmelidir. (Tablo 1: 1831 Nüfus Dağılımı, Harita 1: Kervan Yolları, vs.). 

APA YÖNTEMİ ATIF ve KAYNAKÇA 

1. Yazarlar atıf sistemi olarak APA sistemini kullanacaklarsa metin içinde atıf (Türkdoğan, 
2015: 21) şeklinde gösterilmelidir. 

2. Atıf yapılmayan eserlere kaynakçada yer verilememesi gerekir. 

 

 

http://www.meb.gov.tr/


Müellif Dergisi Yayın İlkeleri 
 

136 

Kaynakça 

Kitap 

 Türkdoğan, Orhan, (2015). Osmanlıdan Günümüze Türk Toplum Yapısı, Çizgi Kitabevi, 
Konya. 

Makale 

Kurşun, Zekeriya, (2017). “Hac ve İktidar: Haremeyn’de Erken Dönem Osmanlı İmar 
Faaliyetleri”, Fatih Sultan Mehmet İlmî Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, S.9, s. 
281-311. 

Ansiklopedi Maddesi 

Buzpınar, Şit Tufan, (2009). “Surre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi /DİA, C.37, 
Türkiye Diyanet Vakfı Yay., İstanbul, s. 567-569. 

 

 

 

  
 


	Barış Hocam 4. Sayı Künye
	Cilt/Sayı: 2-4
	2025
	KARABÜK
	Müellif Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi - Karabük : 2023-
	Muellif - Journal of International Social and Humanities

	İÇİNDEKİLER

	Barış Hocam 4. Sayı Makaleler
	SELÇUKLULARDAN MEMLÜKLER’E GEÇİŞ SÜRECİNDE ANADOLU KÖKENLİ BİR ASKERÎ-ELİT AİLE: HATÎROĞULLARI0F(
	Öz
	Abstract
	Giriş
	Moğol Hâkimiyeti ve Hatîroğulları Direnişi
	Memlükler Devlet’inde Hatîroğulları’nın Yükselişi ve Devlet Yapısına Entegrasyonu
	Sonuç
	1.2. Literatür Taraması ve Araştırma Boşluğu
	Bu çerçevede mevcut literatürün büyük ölçüde Batı kaynaklı olması, Akdeniz’in Türkiye perspektifinden yeniden yorumlanması ihtiyacını doğurmaktadır. Türkiye literatüründe jeopolitik analizler çoğunlukla güncel güvenlik politikaları etrafında şekillend...
	Bu çalışmanın amacı, söz konusu boşluğu doldurmak ve Mers-el-Kébir olayını coğrafya temelli bir tarihsel analiz modeli içinde yeniden değerlendirmektir. Bu yaklaşım, Akdeniz jeopolitiğine Türkiye’nin coğrafi ve stratejik perspektifinden bakmayı ve lit...
	1.3. Araştırma Yöntemi
	Bu araştırma, nitel araştırma yaklaşımı temelinde tasarlanmış olup; tarihsel coğrafya analizi, vaka incelemesi ve nitel içerik analizi yöntemlerini bir arada kullanan bütüncül bir metodolojik çerçeveye dayanmaktadır. Çalışmanın temel amacı, Mers-el-Ké...
	1.3.1. Araştırma Yaklaşımı
	Bu çalışma, yorumlayıcı paradigma içinde konumlanan nitel bir araştırmadır. Amaç, tarihsel olayların arka planında yer alan mekânsal ilişkileri anlamlandırmak ve coğrafi koşulların stratejik karar süreçleri üzerindeki etkisini açıklamaktır. Bu doğrult...
	1.3.2. Veri Kaynakları ve Toplama Süreci
	1.3.4. Araştırmanın Sınırlılıkları
	1.3.5. Yöntemsel Katkı

	Çalışma, tarihsel olayların yorumlanmasında coğrafi mekânın dinamik bir etken olarak konumlandırıldığı bir tarihsel-coğrafi analiz modeli sunmaktadır. Bu yaklaşım, tarih ve coğrafya disiplinleri arasındaki kuramsal sınırları aşarak, olayların mekânsal...
	2. Coğrafi ve Jeopolitik Çerçeve
	2.1. Akdeniz Havzası’nın Jeopolitik Önemi

	2.2. Mers-el-Kébir Limanı’nın Fiziki ve Coğrafi Özellikleri
	2.2.1. Jeostratejik Konum ve Harita Analizi
	Harita 1’de görüldüğü üzere Mers-el-Kébir Limanı, Akdeniz havzasının batı ucunda, Avrupa ile Afrika kıtalarını birbirine bağlayan denizsel geçiş alanına yakın bir konumda yer almaktadır. Bu jeostratejik konum, limanı hem Kuzey Atlantik-Akdeniz deniz t...
	2.2.2. Jeomorfolojik ve Topografik Yapı
	2.2.3. Hidrografik Özellikler

	Mers-el-Kébir Limanı’nın fiziksel coğrafyası, doğal savunma koşulları ile stratejik erişilebilirlik arasında hassas bir denge kurmaktadır. Körfezin derin ve korunaklı yapısı deniz gücü açısından önemli avantajlar sağlarken, kara bağlantılarının kısıtl...
	2.3. Mers-el-Kébir’in Tarihsel Stratejik Konumu
	2.3.1. Antik ve Erken Dönem (Fenikeliler-Roma İmparatorluğu)
	2.3.2. Orta Çağ Dönemi (İslamî Dönem ve Osmanlı Hakimiyeti)
	2.3.3. Modern Dönem (Fransız Sömürge Dönemi ve 20. Yüzyıl Başları)
	2.3.4. Doğal Savunma Hatları ve Tarihsel Kullanım

	3. II. Dünya Savaşı’nın Jeopolitik Çerçevesinde Mers-el-Kébir Baskını
	3.1. 1940’ta Avrupa Güç Dengesi ve Fransa’nın Düşüşü
	3.2. İngiltere’nin Stratejik Zorunluluğu: “Operation Catapult”
	Diplomatik açıdan bakıldığında, Operation Catapult, İngiltere’nin yalnız kalmış bir devlet olarak deniz gücüne dayalı ulusal güvenlik stratejisini koruma çabasının en somut ifadelerinden biridir. Aynı zamanda bu olay, savaş döneminde ahlâki meşruiyet ...
	Operation Catapult, jeopolitik kararların coğrafi zorunluluklar ve stratejik öncelikler arasındaki dengeyle nasıl biçimlendiğini analitik biçimde gösteren özgün bir vakadır. İngiltere, Akdeniz’in batı kesimindeki deniz hâkimiyetini sürdürme hedefi doğ...
	3.3. Baskının Seyri ve Sonuçları
	3.4.Çatışma Kronolojisi
	3.5.Kayıplar ve Askerî Sonuçlar
	3.6.Diplomatik ve Politik Etkiler
	3.7.Jeopolitik ve Stratejik Etkiler

	4. Jeopolitik ve Coğrafi Analiz
	4.1. Mekânsal Kısıtlar ve Coğrafi Zorunluluklar Çerçevesinde Mers-el-Kébir
	Klasik coğrafi determinizm yaklaşımları, insan davranışlarının ve politik kararların büyük ölçüde fiziksel çevre koşullarıyla ilişkilendirildiği bir kuramsal çerçeve sunmuştur. Bu yaklaşım, özellikle 19. ve 20. yüzyılın başlarında Friedrich Ratzel, Ha...

	4.3. Stratejik Karar Alma Süreçlerinde Coğrafi Faktörlerin Etkisi
	4.3.1. Coğrafyanın Askerî Manevra Üzerindeki Etkisi
	4.3.2. Savunma Sistemlerinde Coğrafi Faktörlerin Rolü
	4.3.3. Lojistik ve Stratejik Ulaştırma Ağlarında Mekânsal Etkenler
	4. Coğrafyanın Karar Alma Dinamiklerine Etkisi

	5. Sonuç ve Değerlendirme
	5.1. Çalışmanın Katkıları ve Özgün Değeri

	Kaynakça
	1. İshak b. Süleyman b. Ali b. Abdullah b. Abbâs el-Hâşimî
	2. Ebü'l-Bahterî Vehb b. Vehb el-Kureşî
	3. Ebû Abdullah Ca’fer b. Muhammed
	4. Ebân b. Osman
	5. Muhammed b. Ömer Ebû Abdullah el-Vâkıdî
	6. Mûsâ b. Ukbe
	7. Zührî
	8. Abdülmelik b. Hişâm
	9. Bekkâî
	10. İbn İshak
	11. Ebû Hasan ez-Ziyâdî
	12. İbnü’l-Münzir el-Kelbî
	13. Îsâ b. Yezîd b. De'b
	14. Heysem b. Adî et-Tâî
	15. Abdullah b. Ayyâş345F  el-Hemdânî
	16. Muhammed b. Kesîr el-Kureşî
	17. Ebû Sâlih
	18. Muhammed b. Sâib el-Kelbî
	19. Ali b. Muhammed b. Abdullah b. Ebî Seyf el-Medâinî
	20. Ebû Ma'şer el-Medenî
	21. Harezmî
	22. Mâşallah el-Hâsib



